
الاستعمار والتعليم 

حوارٌ مع الدكتور طلال عتريسي

حاوره الدکتور عمّّار عبد الرزّاق الصغير

أنّ  إلى  وتشير  الإسلامي.  للعالم  والتعليميّة  العلميّة  الهويّة  على  الاستعمار  تأثير  الحوارية  تتناول 

كان  بينما  موحّدة،  علميةٍ  هويّة  تشكيل  دون  حالا  الاستعمار  تجارب  واختلاف  الثقافي  التعدّد 

للاستعمار تأثير أقوى على ثقافة هذه الشعوب. وقد كان التعليم أداةً مهمّةً لنشر النفوذ الأجنبي، 

السياسات  لخدمة  المحليّة  النخب  من  جيشٍ  وتأسيس  ا،  ونفسيًّ فكريًّا  تابعٍ  جيلٍ  إعداد  بهدف 

الاستعماريّة الخارجيّة.

تميّز التعليم في فترة الاستعمار بإعداد جيلٍ لخدمة الإدارات الاستعماريّة وإضعاف التعليم المحلّي 

التقليدي، كالمدارس القرآنيّة. وبعد خروج المحتلّ، استمرت مؤسّساته التعليميّة والثقافيّة؛ ممّا 

أحدث انقسامًا بين التعليم الأصولي المنسجم مع الهويّة الإسلامية، والتعليم ذي الأسس الغربيّة. 

كما تسبّب التفكير الغربي الاستعلائي في نشأة مصطلحات مثل )العالم الثالث(.

عمل الاستعمار على تهميش اللغة المحليّة كعنصرٍ ثقافيّ ليفقد الإنسان شعوره بهويّته، وتعمد إبقاء 

معظم السكّان في حالةٍ من الجهل، وتأسيس المدارس على النمط الغربي أدّى إلى اغترابٍ ثقافيّ 

لدى الخريجين ونظرةٍ دونيّةٍ لمجتمعاتهم. 

وتاريخنا،  ثقافتنا  إلى  تنتمي  بأخرى  الغربيّة  المناهج  استبدال  يجب  التعليم،  استعمار  ولمواجهة 

والثقافية،  والتاريخيّة  الدينيّة  انطلاقًا من مرجعيّتنا  المعرفة  إنتاج  إلى  المعرفة  نقل  من  والتحوّل 

خاصّةً في التعليم الجامعي والعلوم الإنسانيّة.

الكلمات المفتاحيّة: الاستعمار، التعليم، الهويّة، اللغة، العلوم الإنسانيّة.

المُلخصّ



19 الاستعمار والتعليم: حوارٌ مع الدكتور طلال عتريسي

2026الاستعمار6
 Colonialism

شتاء

وبركاته.   الله  ورحمة  عليكم  السلام  المحترم،  عتريسي  طلال  الدكتور  الأستاذ 

ترحيبٍ  بكم أجمل  نرحّب  أن  يسرنّا  والعافية.  الصحّة  تمام  في  تكونوا  أنْ  نرجو 

ونحن نستهلّ معكم حواريّة هذا العدد، متطلّعين إلى فيض معرفتكم للإجابة عن 

الكرام.نأمل منكم  لقرّائنا  مادّةٍ علميّةٍ رصينةٍ ونافعةٍ  تقديم  بما يضمن  تساؤلاتنا، 

إعطاءَ صورةٍ كليّةٍ عن الهويّة العلميّة للعالم الإسلامي؟ 

أوّلًًا  هو  الإسلامي  للعالم  العلميّة  الهويةّ  سؤال  عن  للإجابة  كمقدمةٍ  نلحظه  أن  يمكن  ما  إنّ 

تعدّد مكوّنات هذا العالم، واختلاف مكوّنات الهويةّ بسبب اختلاف التجارب والثقافات المشكّلة 

لهذه الهويةّ عبر مئات السنين، وبسبب اختلاف تجارب الاستعمار مع هذه البلدان وكيفيّة تعامله 

معها. خاصّة أنّ العالم الإسلامي عالمٌ مترامي الأطراف، ويحتوي شعوباً وثقافاتٍ وعاداتٍ وتقاليد 

مختلفة، وكذلك تجارب متفاوتة مع الاستعمار الذي احتلّ بلدانه؛ ولهذا السبب لم تسمح الظروف 

بتشكّل هويةّ علميّةٍ موحّدة لهذا العالم. 

فالثقافة  العلميةّ.  تشكّل هويتّه  نصيبه من  له  كان  البلدان الإسلامية  من  بلدٍ  كلّ  تاريخ  أنّ  كما 

بدورها  الفارسيةّ  والثقافة  الثقافيّة.  العلميّة  العرب  هويةّ  مكوّنات  أحد  شكّلت  الإسلامية  العربية 

تركيا وباكستان  إلى  بالنسبة  المسلم، وهكذا  الثقافيةّ للشعب الإيراني  الهويةّ  كانت أحد مكوّنات 

وأفغانستان. إنّ القاسم المشترك بين هذه البلدان هو الإسلام، الذي لم يتبلور بشكلٍ واضحٍ وقويّ 

في المجال العلمي والمعرفي في حقبات الاستعمار، في حين كان للقاسم المشترك الآخر الذي 

يتبلور  لم  الشعوب والبلدان الإسلامية طوال عقود.  ثقافة هذه  التأثير الأقوى على  هو الاستعمار 

هذا القاسم المشترك بنحوٍ واضحٍ وقويّ ومهيمنٍ في المجال الثقافي في الوقت نفسه. وما يمكن 

أنْ نعدّه أيضًا قاسمًا مشتركًا بين هذه البلدان في العالم الإسلامي هو تأثير الاستعمار المباشر على 

هويةّ هذه البلدان الثقافيّة والتعليميّة في المراحل المختلفة خصوصًا في المرحلة الجامعيًة، وخاصّة 

النفس،  وعلم  التربية،  في  اختصاصاتٍ  من  اليوم  نعرفه  ما  كلّ  تشمل  التي  الإنسانيّة  العلوم  في 

وعلم الاجتماع، والإدارة، والاقتصاد، والفلسفة، وسواها ممّا يقع في هذا المجال من الدارسة أو 

التخصّص.

العالم  بلدان  بعض  فلأنّ  الهويةّ  تشكّل  في  الإنسانيّة،  للعلوم  التأثير  هذا  على  نؤكّد  وعندما 

الإسلامي حقّقت تقدّمًا في العلوم التطبيقيّة لكنّها بقيت تابعةً ومقلِّدةً في العلوم الإنسانيّة، ومتأثرةً 

بالثقافات الاستعماريةّ الغربيّة؛ لهذا السبب تختلف صورة التعليم في العالم الإسلامي، وهي ليست 



ر لاســتعما ا 20

2026
 Colonialism6الاستعمار شتاء

صورةً موحّدة. هناك عدّة صورٍ لهذه الهويةّ التعليميّة، تختلف باختلاف بلدان هذا العالم. كما أنّ 

الإرث التاريخي الإسلامي بوصفه عاملًًا مشتركًا بين هذه الدول لم يتمكّن في مرحلة الاستعمار من 

تشكيل هويةٍّ علميّةٍ موحّدة للعالم الإسلامي، لا بل قد تكون هذه الهويةّ في بعض الدول موضع 

تهميشٍ لحساب الهويةّ العلميةّ الغربيةّ.

الأخلاق  ومرجعيّة  والقرآن،  الإسلام  مرجعية  تعني  التي  الهويةّ  لهذه  الإسلاميّة  المرجعيّة  إنّ 

ومرجعيّة المشروع الحضاري الإسلامي، لم تتبلور في مرحلة الاستعمار، ولم تشكّل ما نبحث عنه 

من هويةّ علمية للعالم الإسلامي. هذا في حين تذكر المراجع التاريخيّة أنّ هذه الهويةّ العلميّة كانت 

ساطعةً ومشرقةً في المجالات التعليميّة والفكريةّ والفلسفيّة، وفي علوم الفلك والرياضيّات والطبّ 

وسواها... في الوقت الذي كان الغرب )المستعمِر لاحقًا( يغرق في قرونه الوسطى وفي ما أطُلق 

عليه )عصر الظلمات(.

مِن أهمّ أقسام الاستعمار استعمارُ التعليم، فحبّذا لو تتفضّلون ببيان أبرز صوره  

ودوافعه؟

خلافاً لما تشُيعه دوائر بحثيّةٌ وتربويةٌّ وغيرها من أنّ الاستعمار هو السبب خلف النهضة التعليميةّ 

في كثيرٍ من بلدان العالم الإسلامي، فإنّ الوثائق التاريخيّة ومراسلات القناصل الأجانب في بلدان 

العالم الإسلامي تؤكّد أنّ التعليم كان أحد الأدوات المهمّة لنشر النفوذ الأجنبي، الذي تداخل مع 

عمل ونشاط الإرساليّات التبشيريةّ والتعليميّة، والتي كانت مختلفة الانتماءات وتتبع لأكثر من دولةٍ 

غربيّةٍ أوروبيّة. كان الهدف من نشر هذه الإرساليّات ونشر التعليم وتعليم الدين في الوقت نفسه هو 

جذب جزءٍ من أبناء الشعب لكي يصبحوا لاحقًا تابعين على مستوى الفكري والنفسي للدولة التي 

أسهمت بتعليمهم. هذه نقطةٌ أساسيّةٌ في دوافع التعليم. أي إنّ الهدف من نشر التعليم والمدارس، 

والإرساليّات لم يكن النهضة العلميّة، إنمّا كان الهدف سياسيًّا. يؤكّد أحد المسؤولين الفرنسيين في 

منتصف القرن التاسع عشر دي. بريتون عام 1841 هذا الهدف عندما يتحدّث عن لبنان فيقول: 

»حين ننشر في هذا البلد بواسطة اللغة الفرنسيّة التعليم والأخلاق والفنون المفيدة والزراعة فإننّا 

سنسيطر على الشعب، وسيكون لفرنسا هنا في كلّ وقتٍ جيشٌ متفانٍ«. 

هذا الأنموذج وهذا الهدف تكرّر مع البريطانيين في مصر وفي الهند، وفي دولٍ أخرى كما كررته 

فرنسا أيضًا في أفريقيا وفي الجزائر وتونس والمغرب. 



21 الاستعمار والتعليم: حوارٌ مع الدكتور طلال عتريسي

2026الاستعمار6
 Colonialism

شتاء

إنّ الفكرة المركزيةّ من نشر مؤسّسات التعليم الأجنبيّة كان تأسيس جيشٍ من أبناء الشعب أو 

من النخب المحليّة لتكون في خدمة السياسات الخارجيةّ الاستعماريةّ. هذه هي الدوافع الأساسيةّ 

للاستعمار من تأسيس المدارس الخاصّة به التي فتح أبوابها لأبناء الشعب أثناء الاحتلال. 

وفقًا لما تقدّم، هل ترون بأنّ تأثير الاستعمار على التعليم في حقبة الاستعمار  

القديم يختلف عن حقبة الاستعمار الجديد )ما بعد الاستعمار(؟

من ميزات التعليم في أثناء فترات الاحتلال الاستعماري المباشر أمران: الأمر الأوّل هو إعداد 

جيلٍ يستطيع أن يخدم في المؤسّسات الإداريةّ الاستعماريةّ؛ لأنّ الاستعمار كان يحتاج في مؤسّساته 

المختلفة الاجتماعيّة والاقتصاديةّ والإداريةّ والصناعيّة والأمنيّة إلى موظفّين وعاملين من البلد الذي 

يحتلهّ. ولهذا كان التعليم يركز على اللغة الأجنبيّة للبلد المستعمر الفرنسيّة أو الإنكليزيةّ أو الإيطاليةّ 

أو غيرها. والهدف هو خدمة إدارة الاستعمار في هذه البلدان؛ لأنّ هذا الشاب أو الموظفّ من هذا 

البلد الإسلامي أو ذاك يعرف ثقافة شعبه وعاداته وتقاليده، لكنّه يحتاج إلى لغةٍ أجنبيّةٍ ليتفاهم مع 

الفرنسي أو الإنكليزي أو الإيطالي أو غيره، وليساعدهم في إدارة شؤون الاحتلال. 

والأمر الثاني الذي يميّز حقبة الاستعمار المباشر هو إضعاف التعليم المحليّ؛ لأنّ كلّ جوانب 

الحياة كانت تحت سلطة المستعمِر، وكان الناس يحتاجون في كثيرٍ من الأحيان إلى إذنٍ، أو تصريحٍ 

من المستعمِر لممارسة أجزاءٍ كبيرةٍ من حياتهم الطبيعيّة الاجتماعيةّ أو التعليميّة أو غيرها، وحتى 

التنقل كان يحتاج إلى تصريحٍ خاص. 

على مستوى آخر كان التعليم المحليّ في تلك المرحلة من الاستعمار المباشر في القرن التاسع 

عشر تعليمًا قرآنيًّا. وكانت الكتاتيب التي تنتشر في المدن والبلدات والقرى تعلمّ الناس المعارف 

والصالحين  والأئمّة  والأنبياء  الأولياء  سِير  وكذلك  القرآن،  لغة  هي  التي  العربيّة  واللغة  القرآنيّة 

وغيرهم. 

لقد ذهب الاستعمار إلى إضعاف هذا التعليم المحليّ التقليدي التاريخي، وإلى تبخيس دوره 

الاحتلال  لخدمة  والأجنبيّة  التبشيريةّ  بالمؤسّسات  الالتحاق  على  التشجيع  مقابل  في  وقيمته، 

بين  حصل  كما  وآخر،  احتلالٍ  بين  نسبيًّا  الاستراتيجيّة  هذه  تختلف  وربما  اليوميّة.  واحتياجاته 

كانوا  لكنّهم  المحليّة،  التعليميّة  المؤسّسات  مع  تساهلًًا  أكثر  كانوا  الذين  والبريطانيين  الفرنسيين 



ر لاســتعما ا 22

2026
 Colonialism6الاستعمار شتاء

يعمدون إلى توظيف أساتذةٍ من جانبهم في هذه المؤسّسات المحليّة بدل إقفالها، ليكون التأثير 

أقوى على التلاميذ. في حين عمد الفرنسيوّن إلى تهميش هذه المؤسسات وإضعافها بشكلٍ مباشر. 

المستويات  كليًّا على  أمام مرحلةٍ جديدةٍ مختلفة  المحتلّ أصبحنا  الاستعمار وخروج  بعد  ما 

الجديد.  الوضع  هذا  من  جزءًا  التعليم  وكان  ذلك.  وغير  والإداريةّ  والمعنويةّ  والنفسيّة  السياسيّة 

فلم يعد هناك احتلالٌ مباشرٌ يتدخّل في الشأن التعليمي، لكن المؤسّسات التعليميةّ الأجنبيّة مثل 

الإرساليّات وغيرها بقيت واستمرتّ في هذه البلدان. أي إنّ الاستعمار خرج كقوةٍ عسكريةٍّ لكن 

مؤسّساته الثقافيّة والتعليميّة بقيت في معظم بلدان العالم الإسلامي. وهكذا بدأت مرحلةٌ جديدةٌ 

في النظر إلى التعليم ومؤسّساته. بحيث بات النظر إلى المؤسّسات التعليميّة القرآنيّة التقليديةّ نظرة 

استعلاءٍ واحتقارٍ، وما كان يعُدّ تعليمًا ضروريًّا في المدارس القرآنيّة، بات ينُظر إليه على أنهّ تخلفٌّ 

وتأخّرٌ عن مواكبة العصر. وهذا هو جوهر الإرث الاستعماري في التعليم. 

التعليم  بين  والمواجهة  الانقسام  هذا  الاستعمار  خروج  بعد  الإسلامي  العالم  بلدان  وستشهد 

ومدارسه  أسسه  أرسى  الذي  التعليم  وبين  الإسلاميّة،  الشعوب  هويةّ  مع  ينسجم  الذي  الأصولي 

الاستعمار الغربي، بحيث بات الالتحاق بالمدارس على الطراز الغربي وفق مناهج التعليم الأجنبيةّ 

يعدّ رافعة للتقدّم والتطوّر والحداثة. وهذا الانقسام هو انعكاس للنقاش الذي بدأ في نهايات مرحلة 

الاستعمار وما بعد خروج الاستعمار، حول سبل النهضة في البلدان الإسلامية، وكيف تتحقّق؟ هل 

تتحقّق بالعودة إلى التراث الإسلامي وإلى الهويةّ الدينيّة الإسلامية؟ أم تتحقّق بالالتحاق بحداثة 

الغرب وتقدّم الغرب؟ وقد توسّع هذا النقاش في الإطار نفسه إلى التساؤل عن دور العلم والدين 

في هذه النهضة. وقد أراد البعض تحويل الدين، مثل التعليم التقليدي إلى رمزٍ للتخلفّ والتقوقع، 

في مقابل العلم الذي هو رمز التقدّم والتطوّر والحداثة، كما حصل في النموذج الغربي الذي تخلىّ 

عن الدين في مساره الحداثي منذ القرن التاسع عشر. 

الهدف  يكن  والعلماء طوال عقود. ولم  والمثقّفين  المفكّرين  النقاش جهود  استنزف هذا  لقد 

الحقيقي من هذا النقاش سوى تبيان أنّ الدين هو سبب التخلفّ، وأنّ طريق النهضة طريقٌ واحدٌ 

ومناهجه  التعليم  مسار  في  وخاصّة  المختلفة  مساراته  في  الغربي  النموذج  ومحاكاة  تقليد  هو 

وتخصّصاته المختلفة تدرسّ في الجامعات الأجنبيةّ.



23 الاستعمار والتعليم: حوارٌ مع الدكتور طلال عتريسي

2026الاستعمار6
 Colonialism

شتاء

هذا المخطّط المُمنهج في تفتيت التعليم المحلّي وإيجاد تعليمٍ بديلٍ له أهدافه،  

يعكس نظرةً فوقيّةً دفعت الدول الاستعماريةّ لإطلاق مصطلح العالَم الثالث على 

المستوى التعليمي لكثيرٍ من البلدان، فهل يمكن بيان المجالات التي مرّ بها هذا 

المصطلح؟ والتحوّلات التي أسهمت في هبوط حقله العنصري؟ 

إنّ إطلاق مصطلح العالمَ الثالث على بعض دول العالم، حتى في الكتب التعليميّة، يعود إلى 

أو  الأوروبيّة  المركزيةّ  عليه  يطُلق  ما  أو  العالم،  مركز  نفسه  يعدّ  الذي  الاستعلائي،  الغرب  منطق 

المركزيةّ الغربيةّ؛ لأنّ الغرب يعدّ نفسه بحسب هذا المنطق الاستعلائي العالم الأول، وأنّ الاتحّاد 

السوفياتي في ذلك الوقت هو العالم الثاني، وأنّ العالمَ الثالث هو العرب والمسلمون وإفريقيا. 

وليس لهذ التصنيف أيّ أسسٍ منطقيّةٍ أو علميّة، بل فضائل وميزات اقتصاديةّ أو سياسيّة أو حضاريةّ 

تأثيراتٍ نفسيّةً وثقافيّةً وسياسيّةً على من  الترتيب  لنفسه. في حين سيترك مثل هذا  الغرب  ينسبها 

يكون ترتيبه الأخير في هذا التصنيف. 

مثل  السياسيةّ والاقتصاديةّ والحضاريةّ،  الأدبيّات  كثيراً في  المصطلح  استخدام هذا  وقد شاع 

نظرياّت التنمية في العالم الثالث، والتعليم في العالمَ الثالث، وثقافة شعوب العالمَ الثالث وسوى 

ذلك من محاولاتٍ لتطبيق الدراسات في الاختصاصات المتخلفّة على العالمَ الثالث. ومع مثل 

هذا التصنيف سيُنظر الى هذا العالم نظرة احتقارٍ واستعلاءٍ، لها أسسها في المرحلة الاستعماريةّ 

المباشرة، كما ستجعل مثل هذه التسمية شعوب العالمَ الثالث تنظر إلى نفسها نظرة ضعفٍ وفقرٍ 

علميّ وثقافيّ، وستشعر بأنّ أهمّ ما تريد الحصول عليه هي أنْ تصبح مثل العالم الأول، أو الثاني. 

وهذا يعني أنّ هذه الشعوب لن تبحث عن هويتّها الثقافيّة والتعليميّة والأخلاقيّة أو الدينيةّ أو غيرها. 

سقوط  بعد  وخاصّة  وسياسيّة،  وثقافيّةٍ  فكريةٍّ  تحوّلاتٍ  بعد  المصطلح،  هذا  استخدام  تراجع 

الاتحّاد السوفيتي عام 1990، فلم يعد هناك عالم ثانٍ، ولم يكن من الممكن أن يطُلق الغرب على 

شعوبنا العالم الثاني؛ لذا بدأ الحديث عن عالم الشمال وعالم الجنوب. عالم الشمال هو الغرب، 

بعدما خرج الاتحّاد السوفياتي من ترقيمهم. وعالم الجنوب هو ما كان يسمّى العالم الثالث يعني 

إفريقيا والدول العربيّة والإسلاميةّ. لكن بقيت النظرة هي نفسها نظرة الاستعلاء ونظرة التبعية، وأنّ 

الجنوب  على  وأنّ  الشمال،  نموذج  هو  والحداثة  والتعليم  والتطوّر  التقدّم  في  العالمي  النموذج 

السعي، وبذل الجهد ليكون مثل الشمال. 



ر لاســتعما ا 24

2026
 Colonialism6الاستعمار شتاء

لنلاحظ أنّ هذه التسمية التي تغيّرت من عالمٍ أولٍ وعالمٍ ثالثٍ إلى عالم الشمال والجنوب، تكمن 

في أساس التفكير الغربي الاستعلائي الذي يطُلق في الوقت نفسه على شعوبنا العربيّة والإسلامية 

)الشرق الأوسط(، أو )الشرق الأدنى(، ويطُلق على الصين، وكوريا مثلا )الشرق الأقصى(. والسؤال 

هو الأوسط مقارنة مع ماذا؟ والأدنى قرباً ممّن؟ والإجابة هي أنّ الأوسط والأدنى والأقصى تحصل 

قياسًا إلى أنّ الغرب ينظر إلى نفسه كمركز العالم. فلو كنّا نعدّ أنفسنا في عالمنا العربي والإسلامي 

مركز العالم لما كنّا شرقاً أو سطاً أو أدنى. 

إنّ استعمال المصطلحات السياسيّة والفكريةّ والتسميات الجغرافيّة لها علاقةٌ برؤيةٍ حضاريةٍّ 

يعُدّ فيها الغرب نفسه ذروة ما بلغه التقدّم عبر التاريخ. ولم يخجل جوزف بوريل منسّق السياسة 

الخارجيّة للاتحّاد الأوروبي عندما قال في 16 أوكتوبر 2022 خلال افتتاح الأكاديميّة الدبلوماسيةّ 

الأوروبيّة، إنّ »أوروبا حديقة، لقد بنينا حديقة، أفضل مزيجٍ من الحريةّ السياسيّة والرخاء الاقتصادي 

والترابط الاجتماعي استطاعت البشريةّ أن تبنيه، لكن بقية العالم ليس حديقةً تمامًا، بقية العالم... 

أن  البستانيين  وعلى  الحديقة،  تغزو  أن  يمكن  »الأدغال  وأضاف:  أدغال«.  هو  العالم  بقية  أغلب 

ببناء الأسوار، حديقة صغيرة جميلة محاطة بأسوارٍ عاليةٍ  يتولوّا أمرها، لكنّهم لن يحموا الحديقة 

؛ لأنّ الأدغال لديها قدرةٌ هائلةٌ على النمو، والأسوار مهما كانت عاليةً  لمنع الأدغال لن تكون حًّلًّا

لن تتمكّن من حماية الحديقة، على البستانيين أن يذهبوا للأدغال، على الأوروبيين أن يكونوا أكثر 

انخراطاً مع بقية العالم، وإلّّا فإنّ بقية العالم سوف تغزو أوروبا«.

العنصري  الاستعلاء  هذا  على  زاخاروفا،  ماريا  الروسيّة،  الخارجيّة  باسم  المتحدّثة  ردّت 

للغابة«.  البربري  النهب  خلال  من  الحديقة  تلك  أنشأت  »أوروبا  إنّ  بالقول،  الغربي  الحضاري 

وكلتا  والنازيةّ،  للفاشيّة  الأساسيّة  الفكرة  هي  أصبحت  والتفوّق  الفصل  في  »فلسفتهم  وتابعت: 

العدالة وإعادة  ألمانيا لاستعادة  ناجمتين عن طموح  العشرين كانتا  القرن  العالميتين في  الحربين 

تقسيم مستعمرات أوروبا التي فشلت تلك الدولة في انتزاعها لنفسها«.

الوحوش  سوى  الأدغال  تعني  وماذا  والمياه؟  والأزهار  الورود  سوى  الحديقة  تعني  ماذا 

ووحوش  حيوانات  العالم  وباقي  الحديقة،  هو  بوريل  إلى  بالنسبة  الغرب  المفترسة.  والحيوانات 

مفترسة، وفوضى واقتتال وسفك دماء. وعلى الغرب أن يحمي هذه الحديقة من التوحّش. والأسوأ 

أن بوريل يعترف بأنّ ما قاله هو ما يدور في النقاشات داخل الاتحاد الأوروبي. بهذا المعنى كان 



25 الاستعمار والتعليم: حوارٌ مع الدكتور طلال عتريسي

2026الاستعمار6
 Colonialism

شتاء

الغرب  مقابل عالم  التوحّش في  الحضاري من  المعنى  تتضمّن هذا  الثالث  العالمَ  تسمية  إطلاق 

الأول، )عالم الحديقة( الذي يجب أن يمنع )الأدغال( من الاقتراب منها، أو محاولة تخريبها. 

الإمبريالية اللغويّة وإجهاض اللغة المحليّة. لماذا يصرّ المستعمِر على استبدال  

اللغة العربيّة بلغته الاستعماريّة كما حدث ذلك في الجزائر، ومصر؟

لا تقتصر وظيفة اللغة على مجرد التواصل بين الناس. فاللغة كانت عبر تاريخ الشعوب، وما 

تؤكّده الدراسات التاريخيّة والانتروبولوجيّة الثقافيّة، أنهّا أهمّ مكّونٌ من مكوّنات الثقافة المحليةّ 

على  وسنلاحظ  الشعوب.  حياة  طبيعة  عن  تعبّر  التي  والمعاني  والصور  المفردات  تختزن  التي 

سبيل المثال أنّ نمط الحياة أيّ شعبٍ ينُتج مصطلحات وتعابير تلائم تنسجم مع هذا النمط. ففي 

الصحراء تختلف مصطلحات الوقت والزمن عن المدنية. وقد أطلق العرب في زمنهم الصحراوي 

تسميات عدة على الجمل، بوصفه وسيلة نقلٍ أساسية في التجارة والحروب، أو على السيف في 

حاجتهم إليه في الدفاع عن أنفسهم وفي الحروب التي خاضوها.

إذًا اللغة ليست وسيلة تخاطبٍ فقط بل هي من أهمّ المكونات الأساسيّة في التعبير عن هويةّ 

القوى  هذه  عمدت  ولذا  الاستعماريةّ؛  القوى  تمامًا  تدركه  كانت  ما  وهذا  والمجتمعات،  الأفراد 

عندما احتلتّ إفريقيا والهند ودولًًا عربيةً وإسلاميةً الى تهميش اللغة المحليّة سواء اللغة العربيّة في 

بلداننا أو اللغات الهنديةّ المختلفة أو اللغات الإفريقيّة ولهجاتها المحليةّ المختلفة؛ لأنّ الإنسان 

عندما يفقد التواصل بلغته يفقد بمرور الوقت الشعور بهويتّه وبانتمائه، وهذا الفقدان لا يحصل في 

إنمّا يحصل في ظلّ احتلالٍ وقهرٍ وهيمنةٍ وشعورٍ بالضعف أمام قوةٍ مسيطرةٍ  ظلّ ظروفٍ عادية، 

ومحتلةٍّ وعنيفة. 

وهذا ما يفسّر كيف عمل الاستعمار على تهميش اللغة المحليّة بما هي مكونٌ ثقافي، وإعلاء اللغة 

الأجنبيّة، كمكونٍ ثقافيّ مقابل، لا ينفصل عن البلد المستعمِر نفسه؛ ولذا عملت دول الاستعمار 

إلى فرض لغتها على البلدان التي استعمرتها، كما سبق وأشرنا في أفريقيا والهند والمغرب العربي، 

بحيث أصبحت لغات التخاطب في أفريقيا على سبيل المثال هي البرتغاليّة والفرنسيّة والإنكليزيةّ، 

فأصبح التواصل بين النخب الأفريقيّة بمرور الوقت يجري باللغة الأجنبيّة، وليس باللهجة المحليةّ. 

الوجود  عن  المدافعين  من  والعربيّة،  والإيرانيةّ،  والهنديةّ،  الإفريقيّة،  النخب  هذه  باتت  لقد 



ر لاســتعما ا 26

2026
 Colonialism6الاستعمار شتاء

وبين  المحتلةّ  الإدارة  بين  باتوا وسطاء  بعدما  دفاعٌ عن وجودهم،  نفسه  الوقت  في  الأجنبي؛ لأنهّ 

الهويةّ  تهميش  نفسه  الوقت  في  استهدف  المحليّة  اللغة  وتهميش  إضعاف  أنّ  يعني  ما  شعوبهم. 

الثقافيّة المحليّة، وتكريس التبعيّة من خلال التبعيةّ اللغويةّ. 

وفي لبنان على سبيل المثال، وعلى الرغم من هويتّه العربيّة، ثمّة شعورٌ لدى من يتحدّث اللغة 

الأجنبيّة بأنهّ متفوّقٌ على الآخرين. وقد بقيت اللغة الفرنسيّة في لبنان سنواتٍ عدّة بعد الاستقلال هي 

اللغة الرسميّة، إلى جانب العربيّة في القرارات الحكوميّة والبيانات الرسميةّ. وحتى في أفريقيا بعد 

الاستقلال ظلتّ الفرنسيّة والإنكليزيةّ لغتين رسميتين. وتكرّرت التجربة نفسها في الهند التي بقي 

الاستعمار فيها طويلًًا. وعندما يبقى الاحتلال كلّ تلك السنوات في أفريقيا أو الهند، أو الجزائر، 

اللغة الأجنبية، وتحتقر لغتها المحلية، وتدافع  يبني عدّة أجيال تعلمّت  أنهّ استطاع أن  فهذا يعني 

عن منطق الاستعمار وعن ثقافته. بحيث تصبح اللغة عنصر قوةٍ بيد المستعمِر وعنصر استعلاءِ بيد 

أبناء الشعب  باقي  أنّ  المدارس الأجنبيّة. وهذا يعني  اللغة في  التي تعلمّت هذه  المحليةّ  النخب 

سيطمحون إلى تعلمّ هذه اللغة؛ لأنهّم سيجدون فرصًا أفضل للعمل في الإدارات الحكوميّة تحت 

ظلّ الاحتلال؛ ولأنهّم سيجدون فرصًا أفضل للسفر إلى الخارج إلى هذه البلدان لمتابعة دراستهم. 

إنكليز من  الدم واللون لكنّهم  نريد هنودًا من حيث  يقول  للهند  البريطانيين  الحكّام  كان أحد 

وتغيّر  الهويةّ  تشكل  في  اللغة  دور  عن  تمامًا  يعبّر  هذا  والعقل.  والأخلاق  والرأي  الذوق  حيث 

الانتماء. طبعًا كان هناك شخصيّات ومفكّرون وقفوا ضدّ هذه السياسات الاستعماريةّ. ففي الجزائر 

على سبيل المثال لم ينفصل النضال من أجل الهويةّ واللغة المحليّة عن النضال لطرد الاحتلال 

والاستقلال. وكان طرد الاحتلال هو الأساس، بمعنى أنهّ لا تستطيع أن تستعيد التواصل بلغتك إذا 

بقي الاحتلال مهيمنًا. 

لكن المسألة استمرتّ أكثر من قرنٍ أكثر من 130 سنة من الاحتلال في الجزائر، تخرج خلالها 

بضعة أجيالٍ تعلمّوا خلالها اللغة الفرنسيةّ، ونسوا لغتهم العربيّة التي بقيت محصورةً على التواصل 

في البيت أو في الشارع مثلًًا. ووصل الأمر بعد أكثر من مئة سنةٍ إلى أن أصبحت بعض النخب 

تتحدّث فيما بينها باللغة الفرنسيّة، وأصبحت بعض الكلمات الفرنسيّة تسُتعمل كأنهّا لغةٌ عربيّةٌ في 

الشعب  التشويش في طبيعة هويةّ  الحال حالةً من  بطبيعة  العاديين. ما خلق  الناس  بين  التواصل 

وانتمائه الثقافي. 



27 الاستعمار والتعليم: حوارٌ مع الدكتور طلال عتريسي

2026الاستعمار6
 Colonialism

شتاء

سيدافع  الذي  )الجيش(  النخب  هذه  كانت  احتلهّا  التي  البلدان  من  الاستعمار  خرج  وعندما 

التي كانت هنديةً، أو  عن منطق الاستعمار وعن الحياة الأفضل في ظلّ الاستعمار. هذه النخب 

إفريقيةً، أو باكستانيةً، أو عربية الهويةّ، لكنّها أصبحت من حيث الذوق والرأي والأخلاق والعقل، 

إنكليزية أو فرنسية، أو برتغالية أو أميركية. لقد بقيت هذه النخب بعد خروج الاحتلال تتحدّث لغة 

المستعمِر، وتدافع عن نمط الحياة والذوق والرأي الإنكليزي أو الفرنسي أو غيرهما. 

لقد احتاجت الجزائر إلى سنواتٍ طويلةٍ بعد الاستعمار لاستعادت هويتّها ولغتها العربيّة، وأمضت 

سنواتٍ وهي تستعين بأساتذةٍ من دولٍ عربيّةٍ للتعليم في الجامعات وفي المدارس باللغة العربيّة.

ولأنّ اللغة ليست وسيلة تخاطبٍ فقط عمدت فرنسا على سبيل المثال، ومن خلال المؤسّسة 

التعليم  نظام  إلى  الانتقال  على  الفرنسيّة  تتحدّث  التي  الدول  تشجيع  إلى  العالمية  الفرنكوفونية 

الجامعي الجديد الذي أقرتّه فرنسا مع الاتحّاد الأوروبي. وقدمت التمويل اللازم لدعم هذا الانتقال 

على الرغم من أنّ هذه البلدان لم تكن تحتاج إلى مثل هذا التغيير في مناهجها وطرائق التعليم فيها؛ 

لأنّ فرنسا تعدّ اللغة ومناهج التعليم قضيّة ثقافةٍ وانتماء. وهذا هو دور الفرنكوفونيّة بالنسبة إليها. 

وفي  الهند  في  المحليّة  اللغات  له  تعرضّت  لما  بلداننا  في  بدورها  العربيّة  اللغة  تعرضّت  لقد 

بلداننا  في  الإنكليزيةّ  أو  الفرنسيّة  اللغة  وأصبحت  تهميشها،  تم  فقد  أخرى،  بلدان  وفي  إفريقيا، 

العربيةّ هي اللغة المهيمنة للأسباب نفسها. أي إنّ أساليب الاستعمار كانت تقريبًا واحدة والأهداف 

المحتلّ  نموذج  المتقدّم. وهو  الغربي  النموذج  وبين  الأجنبيةّ  اللغة  بين  الربط  تمّ  بحيث  واحدة. 

والقوي والمسيطر والمتقدّم علميًّا. إذ بات علينا لكي نتقدّم أن نكون مثل الغرب في كلّ شيء، 

لا  وهي  التخّلف،  أسباب  أحد  هي  العربية  اللغة  وأنّ  التقدّم.  هذا  أسباب  أحد  هي  اللغة  وأنّ 

الدين  وبسبب  لغتها،  بسبب  متخلفّةٌ  العربيّة  المجتمعات  وبأنّ  والمعرفة،  العلم  لتحصيل  تصلح 

والعادات والتقاليد. وهذا يفّسر كيف أصبح اللبنانيوّن يذهبون إلى فرنسا لمتابعة تحصيلهم العالي، 

والمصريوّن والعراقيّون يذهبون إلى بريطانيا، وكذلك يذهب من في تونس والجزائر والمغرب إلى 

فرنسا أيضًا، أي إلى البلدان الاستعماريةّ التي يعرفون لغتها. 

الإرث  لهذا  تهميشٌ  اللغة هو  وتهميش  كافة،  العالم  بين شعوب  ثقافيٌّ مشتركٌ  أرثٌ  اللغة  إنّ 

الثقافي، واستبدالها بلغةٍ أخرى هو استبدالٌ لإرثها الثقافي بأرثٍ ثقافيّ آخر، لن يؤدّي سوى إلى 

خلق حالةٍ من القلق في طبيعة الانتماء وازدواجيته عند أجيالٍ كثيرةٍ خصوصًا في هذا العصر.



ر لاســتعما ا 28

2026
 Colonialism6الاستعمار شتاء

تأثيرات   فما  والأميّة،  الجهل  وتعميق  التعليم  إجهاض  في  الاستعمار  يُسهم 

الاستعمار في التعليم؟

لأنّ  استمرارهما؛  على  والمحافظة  والأمّيّة  الجهل  تعميق  في  مباشراً  دورًا  الاستعمار  لعب 

استراتيجيّة الاستعمار في التعليم كانت ترتكز على مسارين:

المسار الأوّل: هو تعليم نخبٍ مدنيّةٍ، كما سبق وأشرنا، لتلتحق بالإدارات الاستعماريةّ، ولتكون 

حلقة وصلٍ بين المستعمِر وبين أهل البلاد. 

والمسار الثاني: هو ترك معظم السكّان في حالةٍ من الجهل. ومن المعلوم أنّ معظم السكّان في 

البلدان المستعمَرة كانوا سكّان أريافٍ، وليس كما هو الحال اليوم. نحن نتحدّث عن القرن التاسع 

القسم  أنّ  يعني  ما  وثقافيّة وجامعات،  تعليميّةٌ  مدارس ومؤسّساتٌ  لديهم  يكن  لم  عشر. وهؤلاء 

الأكبر من الناس لم يتح له الدخول إلى المدارس الحديثة، وبقي الأمر محصورًا على نخبٍ محدّدةٍ 

الأمّيةّ  أنّ مشكلة  يعني  البلاد. وهذا  إدارة  في  إليها  ويحتاج  المستعمِر،  لغة  الأجنبيّة،  اللغة  تتعلمّ 

كانت مشكلةً واسعةً في البلدان المستعمَرة. 

لم يكن المستعمِر يهتمّ برفع المستوى الحضاري للشعوب المستعمَرة؛ لأنهّ يعرف تمامًا أنّ رفع 

هذا المستوى من خلال التعليم يعني رفع الوعي بالحقوق، والوعي بالاستقلال، والوعي بالتحركّ 

من أجل نيل هذه الحقوق؛ لهذا كانت الشعوب المستعمَرة مستغرقةً في البحث عن حلّ لمشكلاتها 

اليوميّة والغذائيّة والمعيشيةّ.

يتيح  أنّ هذا الأمر  المعرفة  المجال من تعمّد نشر الجهل وعدم  المهمّة في هذا  الثانية  النقطة 

بما  الزراعات  أو تحويل هذه  الأرياف،  الزراعيّة خاصّة في  الاقتصاديةّ  القدرات  نهب  للاستعمار 

الأساسيةّ  الزراعة  إلى  العنب  زراعة  تحويل  بعد  الجزائر  في  حصل  كما  الغربي  الاقتصاد  يخدم 

بما يخدم صناعة النبيذ في فرنسا، على حساب باقي الزراعات الأخرى التي يحتاج إليها الشعب 

الجزائري في حياته اليوميّة. وقد حصل الأمر نفسه في الهند، مع صناعة القطن والنسيج.

لقد تعمّد الاستعمار عدم تعميم التعليم، وتعمّد استنزاف القدرات والموارد الطبيعيّة وتوجيهها 

بما يخدم مصالح بلاده، ما ترك تأثيراتٍ واسعةً على المؤسّسات التعليميّة المحليةّ، وعلى اقتصاد 

البلاد المحتلة حتىّ بعد رحيل الاستعمار. فبقي التعليم تابعًا، والاقتصاد ضعيفًا، وبقيت نسبة الأمّيةّ 

مرتفعةً في معظم البلدان المستعمَرة. 



29 الاستعمار والتعليم: حوارٌ مع الدكتور طلال عتريسي

2026الاستعمار6
 Colonialism

شتاء

ما دوافع تأسيس المدارس على النمط الغربي في بعض البلدان المستعمَرة، وما  

تأثيرها العلميّ والثقافيّ؟

تأسيس المدارس على النمط الغربي في بعض البلدان المستعمَرة كان له تأثيرٌ واسعٌ ومتعدّدٌ وله 

أهدافٌ مختلفة. ونحن نعرف من خلال الدراسات التربويةّ وحتىّ النفسيّة أنّ المدرسة هي العامل 

المؤثرّ في بناء الشخصيّة بعد الأسرة، وفي أحيانٍ كثيرةٍ تتقدّم على الأسرة في بناء الشخصيّة. 

وهذا يعني أنّ هذه المدارس على النمط الغربي ستسهم بدرجةٍ كبيرةٍ في بناء القدرات العقليةّ 

الدينيةّ  القيم  ومع  والعادات،  التقاليد  مع  والعلاقة  وبالانتماء،  بالهويةّ  والشعور  التفكير،  وطريقة 

والأسريةّ، بطريقةٍ مختلفةٍ عمّا تقوم به المدرسة التقليديةّ أو القرآنيّة. 

والتجربة  المجال،  هذا  في  مختلفةً  تجربةً  الاستعماريةّ  الدول  أسّستها  التي  المدارس  قدّمت 

المدرسة  هويةّ  مع  تنسجم  التفكير  في  وطرقاً  وأفكارًا  وتقاليد  وعاداتٍ  قيمًا  تعني  المختلفة 

أو  الفرنسية  الاستعماريةّ  الدولة  لهويةّ  انعكاسٌ  هي  الاستعماريةّ  المدرسة  وهويةّ  الاستعماريةّ، 

الغربيةّ. وبالتالي عندما يدخل الطفل أو حتىّ لاحقًا  الهويةّ  الإنكليزيةّ أو الإيطاليّة أو غيرها، أي 

التلميذ إلى تلك المدرسة، فهذا يعني بداية الانفصال وحتىّ الانفصام بين ما يتعلمّه في البيت أو 

بين انتمائه إلى أسرته في المجتمع الجزائري أو المصري أو غيره، وبين الانتماء الذي ستوجهه إليه 

المدرسة الأجنبيةّ.

الهويةّ  فاقدي  من  أجيالًًا  سيخلق  الاستعماريةّ  المدارس  تأسيس  أنّ  هي  الأساسيّة  النقطة  إذًا 

الأصليّة ذات الثقافة الوطنيّة والمحليّةّ والدينيّة والأخلاقيةّ والإسلامية؛ ليبدأ بعد ذلك الانتماء إلى 

ثقافةٍ جديدة. وهذا ما تحقّق إلى حدٍّ كبيرٍ لدى نخبٍ درست في هذه المدارس، وأصبحت تنظر 

إلى شعوبها نظرةً دونيّةً تمامًا كما هي نظرة المستعمِر. 

الثانية أنّ تأسيس هذه المدارس لم يكن حالةً منفصلةً عن نظامٍ تعليمي متكاملٍ كما  المسألة 

نظامًا  تحديدًا  واليسوعيّة  الفرنسيّة  المدارس  اعتمدت  فقد  المثال،  سبيل  على  لبنان  في  حصل 

إلى  بعدها  لينتقل  الابتدائيّة،  ثمّ  التمهيديةّ،  المراحل  في  الأطفال  باستقبال  يبدأ  متكاملًًا،  تعليميًّا 

ذلك  بعد  ثمّ  الفتيات،  ومدراس  المهنيّات  جانبه  إلى  ليؤسّس  ثمّ  أيضًا،  الفرنسي  الثانوي  التعليم 

يفتتح الجامعة.



ر لاســتعما ا 30

2026
 Colonialism6الاستعمار شتاء

إذًا هو سلسلةٌ مترابطة الحلقات يدخل إليها الطفل، ويتخرّج وقد تلقّى تعليمًا غربيًّا فرنسيًّا أو 

إنكليزيًّا أو غيره، سيؤدّي إلى اغترابٍ ثقافيّ، واغترابٍ عن الهويةّ الأصليّة التي ينتمي إليها الفرد في 

مجتمعه، وإلى نظرة احتقارٍ لمجتمعه خصوصًا أنّ خريج هذه المدارس تحوّل غالباً إمّا إلى خدمة 

الاستعمار في المؤسّسات التي أنشأها، وإمّا أنهّ ذهب لمتابعة تعليمه العالي في الدول المستعمِرة 

ليصبح بعد ذلك أيضًا نموذجًا للمثقّف الغربي الذي يتعامل مع شعوبه باحتقارٍ ودونيّةٍ ثقافيّة.

يجب أن نضيف هنا أنّ المدارس التي ستتأسّس على النمط الغربي ستكون مناهج ومقرّرات 

التلميذ  سيدرس  مثلًًا  يعني  نفسه.  المستعمِر  البلد  في  التعليم  ومقررات  مناهج  هي  فيها  التعليم 

الفرنسيةّ  والمجتمعات  الفرنسيّة  والحروب  الفرنسيّين  وأجدادنا  فرنسا  تاريخ  التاريخ،  كتاب  في 

أيضًا  الجغرافيا  كتاب  في  وسيدرس  ذلك.  شابه  وما  والشرب  الأكل  وطريقة  والتقاليد  والعادات 

جغرافية فرنسا، ومناخها وسكانها، وما يجاورها، ومصالح فرنسا في العالم، وهكذا بالنسبة إلى باقي 

التلميذ  الحالة سيشعر  هذه  وفي  الفرنسيةّ.  الطريقة  على  الامتحانات ستكون  وأنظمة  المقرّرات، 

الذي يدرس هذا التاريخ أو الجغرافيا، بحالة من التناقض بين الواقع الذي يعيشه، وبين ما عليه أن 

يدرسه ويحفظه في مدرسته. أي التناقض بين شعوره بهويتّه الجزائريةّ على سبيل المثال وعاداته 

وتقاليده وأجداده الجزائرييّن، وبين ما يدرسه في المدرسة، التي ستحقّق له الترقيّ الاجتماعي الذي 

يحرص عليه أهله عندما اختاروا له الذهاب إلى هذه المدرسة الأجنبيّة الفرنسيّة أو الإنكليزيةّ.

هذا الانتماء ينمو ببطء، ويؤسّس اللبنات المتينة لما سيصبح لاحقًا تلك الشخصيّات التي تدافع 

الأشخاص  هؤلاء  ومثل  الاستعماريةّ،  بهويتّها  وتقتنع  لفكرته،  وتروّج  الاستعمار،  نظر  وجهة  عن 

خلال  من  مجتمعاتهم  إلى  ينقلون  كانوا  وإداريةًّ  وجامعيّةً  وتعليميّةً  ثقافيةً  مناصب  تقلدّوا  الذين 

تربوّا  التي  الفكرة الصحيحة  أنهّا  الغربيّة على  الفكرة  التعليميّة والثقافيّة،  الجامعات والمؤسّسات 

عليها في هذه المدارس.



31 الاستعمار والتعليم: حوارٌ مع الدكتور طلال عتريسي

2026الاستعمار6
 Colonialism

شتاء

إذا كان للمدرسة هذا الدور المؤثرّ كما تفضّلتم بعد دور الأسرة، وأنّ المدارس  

ذات النمط الاستعماري – بمناهجها ومقرراتها- تؤثر على هويّة الفرد، بل تخلق 

أجيالًًا من فاقدي الهويّة، فهل إيجاد البديل الموضوعي مثل المدارس القرآنيّة في 

مواجهة التجهيل الاستعماري والحفاظ على الهويةّ له أثرٌ ناجع في ذلك؟

المدن، وفي الأرياف بشكلٍ  المدارس الأكثر شعبيّةً وانتشارًا في  القرآنيّة هي  المدارس  كانت 

واسع؛ لأنهّا لم تكن تحتاج إلى تقنياتٍ حديثةٍ، أو حتى إلى أماكن واسعة ومزوّدة بالأجهزة وغير 

ذلك. 

المدارس القرآنية كانت تنسجم مع نمط الحياة وبساطته خصوصًا في الأرياف حتى في أثناء 

القرآنيّة تهدف وفقًا لتسميتها إلى  التاسع عشر والعشرين. كانت المدارس  القرنين  الاستعمار بين 

تعليم القرآن والقيم الدينيّة، وضرورة تعلمّ اللغة العربيّة. وهذا يعني تعليم الانتماء إلى القرآن، وإلى 

الدين الإسلامي والالتزام بأوامر ونواهٍ وضوابط هذا الدين. 

وهذا يختلف كثيراً عمّا كان يحصل في المدارس التي تأسّست على النمط الغربي، خصوصًا 

وأنّ حركات المقاومة ضدّ الاستعمار سواء في الجزائر أو في ليبيا أو حتىّ في مصر أو في بلدان 

عربيّةٍ وإسلاميّةٍ أخرى كانت ذات طابعٍ ديني، وكان هناك علماء يقودون هذه الحركات، وبالتالي 

كانت المدارس القرآنيّة تشعر بنوعٍ من الارتباط مع هؤلاء القادة من الذين يتحركّون في مواجهة 

هويتّهم  إلى  الانتماء  المدارس  هذه  في  الأولاد  يتعلمّ  كان  ثانيةٍ  جهةٍ  ومن  جهة،  من  الاستعمار 

الأصليةّ الحقيقيّة، وبالتالي سيشعر هؤلاء بعدم التوافق مع الثقافة التي يريد الاستعمار فرضها أو 

ترويجها عبر مدارسه أو مؤسّساته الأخرى المختلفة. 

لم يكن الإعلام في ذلك الوقت يلعب الدور كما هو اليوم، كان الاعتماد على المدارس أكثر 

الستينيّات في  إلّّا في  يبدأ  فعّالٌ، ولم  التلفزيون أصلًًا لم يكن له دورٌ  من المؤسّسات الإعلاميّة، 

ذلك الزمن؛ لهذا السبب كانت هناك محاولاتٌ كثيرةٌ لخنق هذه المدارس، ومنع تمويلها، ومحاولة 

الترويج  التركيز على  تمّ  السبب  الغربيّة؛ ولهذا  للثقافة  ثقافةٍ مضادّةٍ  إقفالها. وبالتالي منع تشكيل 

لمقولاتٍ ومفاهيم تشكك في الدين وفي الانتماء إليه، مثل مقولة التناقض بين العلم وبين الدين، 

يستنتج  لكي  لماذا؟  الثقافة.  وبين  الدين  بين  النهضة،  وبين  الدين  بين  التقدّم،  وبين  الدين  بين 



ر لاســتعما ا 32

2026
 Colonialism6الاستعمار شتاء

الإنسان أو الفرد في البلدان المستعمرة بأنّ الدين هو سبب التخلفّ وليس الاستعمار، وأنّ الالتحاق 

بالاستعمار ومؤسّساته وبلغته هو الذي يحقّق التقدّم. واستمرّ هذا النقاش طويلًًا، واستنزف كثيراً 

من الباحثين والمفكّرين، وما يزال هذا النقاش إلى اليوم. 

هكذا صارت فكرة الاستعمار واللغة الأجنبيّة ومناهج التعليم الأجنبيّة هي البوصلة التي يجب 

أن تؤدّي إلى النهضة والتقدّم، وأنّ الدين والثقافة القرآنيّة هي التي تؤدّي إلى التخلفّ والجمود. في 

حين أنّ الأمر، كما يعلم الغربيون أنفسهم، ليس كذلك، وأنّ القرآن لا يدعو إلى التخلفّ والجمود، 

بل على العكس هو الذي يدعو إلى التقدّم والتطوّر والتفكّر والتأمّل وعدم القبول بما وجدنا عليه 

آباءنا. 

كانت وظيفة المدارس القرآنيّة في تلك المرحلة من الاستعمار المباشر التأكيد على أهميةّ الدين 

في هويةّ الشعوب المستعمَرة، وعلى أهميّة الثقافة الدينيّة وأهميّة اللغّة العربيّة التي هي لغة القرآن؛ 

ولهذا السبب كما أشرنا كانت محاولات إضعاف اللغة العربيّة إضعافاً للثقافة القرآنيّة. 

ولهذا السبب، وقف الاستعمار بطرقٍ مختلفةٍ وبأشكالٍ مختلفةٍ ضدّ المدارس القرآنيّة، لتتحوّل 

هذه المدارس بمرور الوقت إلى مدارس معزولةٍ وضعيفة. وقد نجح التعليم الحديث، أيّ التعليم 

على النمط الغربي في أن يكون هو التعليم السائد والمسيطر في مختلف أنحاء البلاد، وليس في 

المدن فقط. 

أي  الكتاتيب،  باسم  المعروفة  القرآنيّة  المدارس  عهد  انتهى  المثال،  سبيل  على  لبنان  ففي 

المدارس البسيطة التي كانت تدرس القرآن واللغة وغير ذلك من الأدب والشعر والحفظ. لتستبدل 

بالمدارس الرسميّة الحكوميّة التي تعتمد مناهج التعليم الأجنبيّة. وقد أسهم هذا الأمر بدوره في 

إضعاف الانتماء الثقافي الديني الذي ترتبط به شعوب بلداننا العربيّة والإسلامية؛ ولتصبح الثقافة 

تبلور لاحقًا، هو  التناقض والصراع، كما  الشعوب. وليكون  أهمٍّ مكوّنات هويةّ هذه  أحد  الغربيّة 

بين ثقافةٍ وطنيّةٍ محليّّةٍ قرآنيّةٍ إسلاميّة، وبين ثقافةٍ أجنبيّةٍ بمكوّناتها العلمانيّة واللّّادينيّة والتحرّريةّ 

السلوكية والأخلاقية.



33 الاستعمار والتعليم: حوارٌ مع الدكتور طلال عتريسي

2026الاستعمار6
 Colonialism

شتاء

المعرفي   العقل  في  أودعها  التي  القرآنيّة  بالثقافة  بتأثرها  العربية  المنطقة  تتميز 

من  باتت  حتى  العربيّة،  الثقافة  في  الموروثة  العرفيّة  بالأصول  وبتأثرها  العربي، 

أساسيّات الذهنيّة العربيّة في حقبةٍ من الزمن، فهل يمكن العثور على سبلٍ ناجعةٍ 

لمواجهة استعمار التعليم؟

رؤية، حول  أو  الاستعماريةّ وضوح،  القوى  رحيل  بعد  ما  الاستقلال  لدى حكومات  يكن  لم 

كيفيّة بناء مناهج تعليمٍ وطنيّةٍ ومحليّة، تنسجم مع ثقافة مجتمعها في الجزائر أو في المغرب، أو 

في تونس، أو لبنان، أو العراق، أوفي دولٍ إسلاميةٍ أخرى مثل إيران، أو باكستان، أو حتى الهند؛ 

ولذلك عمدت هذه الدول إلى نقل مناهج التعليم الأجنبيّة، خاصّة أنّ الكثير من القادة الذين أتوا 

بعد الاستعمار كانوا معجبين ومتأثرّين بتجربة الاستعمار الإداريةّ والتنمويةّ والعسكريةّ. 

لقد حاول بعض وزراء التربية أو رؤساء حكومات ما بعد الاستعمار تغيير هذه المناهج الغربيةّ 

والتأسيس لتدريس اللغة العربية، أو اللغة المحليّة الوطنيّة. لكن باقي المناهج استمرتّ وفق مناهج 

المحليّ  ثنائية  حول  نقاشٍ  من  أثير  ما  الى  لاحقًا  أدّى  ما  الاستعماري.  الأجنبي  الغربي  التفكير 

والأجنبي، وثنائية الديني والعلمي، وثنائية الحداثة والتقدّم. بنحو كان الغرب دائمًا هو مقياس التقدّم، 

وهو مقياس الانتقال الى ما هو أفضل، وكانت الثقافة المحليّة والوطنيّة هي مقياس التخلفّ. بمعنى 

أنّ التفكير في تقدّم مجتمعاتنا لم يكن يقاس على تجربتها التاريخية، ولا على مراحل النهضة التي 

عرفتها المجتمعات الإسلاميّة والعصور الذهبيّة في العصر العباسي على سبيل المثال. وهذه نقطةٌ 

جوهريةٌّ في مرجعيّة استلهام تجارب التاريخ الإسلامي، أو استلهام تجربة التقدّم الغربي. علمًا بأنّ 

مرتكزات التقدّم الغربي تستند الى رؤيةٍ فلسفيةٍ وأخلاقيةٍ ومجتمعيةٍ خاصّة بالغرب نفسه وبتجربته 

نفسها، ولا علاقة لها بتجربة شعوبنا وفلسفته وأخلاقه وثقافته ودينه.

الجادّ  السعي  خلال  من  إلّّا  التعليم،  في  الاستعمار  مواجهة  لمسار  نؤسّس  أن  يمكن  لا  لذا 

والعلمي لاستبدال المناهج الحاليّة الغربيّة كمرجعيّةٍ نهائيّةٍ وثابتةٍ ويقينيّةٍ بمناهج أخرى تنتمي إلى 

ثقافتنا وتاريخنا. وهي مناهج موجودةٌ في الفلسفة، وفي علم النفس، وفي الإدارة، والتربية، وفي 

غيرها. فكيف يمكن على سبيل المثال ألّّا ندرس التجربة الإداريةّ للحكومات أو للعهود الإسلاميةّ 

المتعاقبة عبر قرونٍ بغضّ النظر عن الموقف من هذه الحكومات. فكيف يمكن لنظامٍ استمرّ مئة 

سنة أو مئتي سنة أو مثل الدولة العثمانيّة التي حكمت أربعمئة سنة أو مثل الدولة الصفويةّ، ألم 



ر لاســتعما ا 34

2026
 Colonialism6الاستعمار شتاء

يكن لهذه الدول المترامية الأطراف التي حكمت ملايين الشعوب ألم يكن لها نظامٌ إداري، أو نظامٌ 

تنموي، أو نظامٌ تعليمي؟ ألا يحتاج هذا الأمر إلى الدراسة، وإلى البحث والتنقيب لمعرفة كيف 

جرى هذا الأمر؟ 

إنّ العودة إلى هذه الحقب التاريخيّة من الحكم والإدارة، وما أنُتج فيها هو مرجعيّةٌ أساسيةّ، لا تنفصل 

عن التوجّه السياسي والثقافي الذي يريد أن يبحث عن تجربة مجتمعاته التاريخيّة ليستفيد منها ولتشكيل 

رؤيةٍ مستقلةٍ عن النظرياّت الغربيةّ في هذه المجالات. بمعنى أنّ هذا التوجّه الثقافي الاستقلالي يجب 

أن يترافق مع توجّهٍ سياسيّ له هذا البعد الاستقلالي نفسه عن الدول الاستعماريةّ المعاصرة.

الراهن  التعليم من دون مواجهة هذا الاستعمار  نتخلصّ من الاستعمار في  أن  إننا لا نستطيع 

سياسيًّا وثقافياً. أي لا يمكن أن تكون الحكومات تابعةً سياسيًّا أو اقتصاديًّا، وترغب في استقلال 

التعليم الجامعي على سبيل المثال. إنّ الاستقلال في التعليم ما بعد الاستعمار هو جزءٌ لا يتجزأّ من 

سياسات ما بعد الاستعمار، والتنمية ما بعد الاستعمار، والإدارة ما بعد الاستعمار. 

وهذا يحتاج إلى بذل الجهود الفكريةّ والبحثيّة في مراكز الدراسات والأبحاث. بحيث نتمكن 

من إنتاج المعرفة في جامعاتنا، وبحيث لا يقتصر دور الجامعة كما هو اليوم على مجرد نقل المعرفة 

الدينيةّ  مرجعيّتنا  من  انطلاقاً  المعرفة  إنتاج  إلى  نحتاج  نحن  الاستعماريةّ(.  الغربية  مصادرها  )من 

والتاريخيّة، ولكن بما ينسجم مع الأسئلة المعاصرة المطروحة اليوم، ومع حاجات مجتمعنا الراهنة؛ 

لأنّ هذه الحاجات تختلف عن الحاجات التي كانت قبل قرنٍ أو قرنين أو ثلاثة، أو أكثر، وتختلف 

عن الحاجات التي أنتجت العلوم الغربيةّ المعاصرة. 

الابتدائي وحتى  التعليم  لأنّ  أهميّةً وخطورة؛  الأكثر  هو  المسار  هذا  في  الجامعي  التعليم  إنّ 

والإسلامية  العربيّة  الدول  من  كثيرٍ  في  الماضية  العقود  في  كثيرةٍ  لتغيرّاتٍ  الثانوي خضعا  التعليم 

بحيث باتت المناهج بعد تعديلها مراّتٍ عدّة أقرب إلى الرؤية المحليّّة، وإلى الأولوياّت المحليّةّ 

على الرغم من استمرار الاهتمام باللغّات الأجنبية، وبتمرير مفاهيم أجنبيّة فيها.

وفي الجزائر كما ذكرنا على سبيل المثال تمّت الاستعانة بأساتذةٍ عربٍ لتعليم اللغّة العربيّة وفي 

لبنان، تمّ تعريب الكثير من المناهج، لكن طبعًا بقيت هناك مدارس خاصّة ومدارس حكوميّة. المدارس 

الحكوميّة تدرسّ اللغّات المحليّةّ، وهي أقرب إلى الثقافة المحليّّة. لكن على المستوى الجامعي لم 

يحصل أيّ تغييرٍ أو تعديلٍ في مناهج التعليم، خلافاً لما حصل في التعليمين الابتدائي والثانوي. 



35 الاستعمار والتعليم: حوارٌ مع الدكتور طلال عتريسي

2026الاستعمار6
 Colonialism

شتاء

بدأ التعليم الجامعي في معظم البلدان العربيّة والإسلامية كتقليدٍ ومحاكاةٍ للنموذج الاستعماري 

الغربي. والخطورة لم تكن في الشكل، أيّ ليس في شكل الجامعة وهيكليّتها وإدارتها وغير ذلك 

من نظم امتحانات، إنمّا الخطورة كانت في مناهج التعليم، خصوصًا في العلوم الإنسانيّة وحتىّ 

في العلوم العلميةّ مثل الهندسة والرياضيّات وغيرها كانت نسخةً طبق الأصل عن مناهج الدول 

المستعمِرة. فإذا كانت فرنسا قد احتلتّ لبنان فإنّ الجامعة في لبنان نقلت حرفيًّا ما كان يجري في 

والمناهج.  المقرّرات  مستوى  على  وإنمّا  الهيكليّة،  مستوى  على  فقط  ليس  الفرنسيةّ  الجامعات 

وحصل الأمر نفسه في تونس والمغرب والجزائر. وفي مصر وإيران والهند، نقلوا المناهج الجامعات 

البريطانية ولاحقًا الأميركيةّ.

التعليم وكيفيّة التخلصّ من هذا الاستعمار، الذي يفُترض أن يبدأ  هنا تكمن مشكلة استعمار 

بالتخلصّ من مناهج التعليم الجامعيّة الاستعماريةّ. وفي الحقيقة هذا الاتجّاه أصبح اليوم اتجّاهًا 

عالميًّا معاصراً لا يتعلقّ فقط بدولٍ عربيّةٍ أو إسلاميّة، بل سنجده في أفريقيا، وفي أميركا اللاتينيةّ، 

وفي دولٍ كثيرة. والدراسات في هذا المجال تسمّى دراسات ما بعد الاستعمار أو ما بعد الكولونياليةّ، 

أو ما يسمّيه بعضهم تحرير الجامعة، أو تحرير العلوم الإنسانيّة، أو علومًا إنسانيّةً غير هيمنيّة، أو 

علومًا إنسانيّةً جنوبيّةً )نسبةً إلى عالم الجنوب(.

إنّ التخلصّ من استعمار التعليم، ومواجهة استعمار التعليم يبدأ بهذا الحقل من التفكير، خاصّة 

في العلوم الإنسانيّة التي تصنع النخب الثقافيّة والفكريةّ والقيادات الإداريةّ والحقوقيّة والقانونيةّ. 

التفكير في علومٍ إنسانيّةٍ غير تابعة، أو مقلدّة للجامعة الغربية. 

بكلّ  نلاحظ  سوف  والإسلامية  العربيّة  الدول  معظم  جامعات  من  أيٍّ  في  مثلًًا  ندققّ  وعندما 

وضوحٍ أنّ هذه الجامعات تدرسّ منذ أكثر من عدّة عقود، بل منذ حصول معظم هذه الدول على 

الاستقلال، المقرّرات الجامعية نفسها، التي تنقل فيها حرفيًّا آراء ونظرياّت واتجّاهات المفكّرين 

الغربيّين في علم النفس وفي علم الاجتماع وفي التنمية وفي الإدارة وفي علم السياسة وفي الحقوق 

كيفيةّ  الجامعة  في هذه  الطالب  ويتعلمّ  الغربيةّ.  المعرفة  نقل  تفعل سوى  إنهّا لا  أي  ذلك.  وغير 

التفكير على النسق الغربي. والمسألة التي لا تقلّ أهميّةً هنا، أنّ الطالب لا يتعلمّ أن يطرح على 

نفسه سؤال ما هي الفائدة من دراسة كلّ هذه المعارف والآراء والنظرياّت المختلفة والمتعارضة 

فيما بينها في معظم الأحيان.



وهذا سؤالٌ أساسٌ في مواجهة استعمار التعليم، لكي نتوقف عن نقل وتكرار ما أنتجه الغرب 

من علومٍ ومن نظرياّتٍ، وأن ننتقل إلى ما يسمّى اليوم دراسات ما بعد الاستعمار، أو ما نسمّيه نحن 

تأصيل العلوم والمعارف والدراسات في العلوم الإنسانيّة والاجتماعيّة والدينيّة وغيرها. والمقصود 

بالتأصيل العودة إلى الأصول الثقافيّة التي ينتمي إليها مجتمعنا العربي أو الإسلامي بحيث يكون 

المقياس هو ما أنتجته حضارتنا في مراحل ازدهارها من معارف وعلوم، في الوقت الذي ندرس فيه 

ما أنتجه الغرب، دراسةً نقديةًّ في ضوء هذه المعارف التأصيليةّ. أي أن نعكس الآية وتكون مرجعيتنا 

الفكريةّ هي ما أنتجه العلماء والمفكّرون في مراحل النهضة الإسلاميّة، التي ننظر من خلالها إلى 

ما أنتجه الغرب من علوم ومعارف. 

إنّ مواجهة استعمار التعليم تحتاج إلى تحقّق هذه الشروط، وأن ننتقل من مرجعيّة العلوم الغربيةّ 

تلبّي  التي  المعرفة  ننتج  وأن  والفلسفيّة،  والتربوية  والنفسية  والفكريةّ  الدينيّة  علومنا  مرجعيّة  إلى 

كافةّ،  المستويات  على  لبلداننا  حقيقيّ  لاستقلالٍ  يؤسّس  بما  لمجتمعاتنا،  المعاصرة  الحاجات 

وبحيث نقدّم تجربةً حضاريةًّ إنسانيّةً وواقعيّة، وليس تجربة نقل وتقليد ما أنتجه الغرب. ولو تمكنّا 

من المضي في هذا الطريق، سنكون قد اتخّذنا خيار مواجهة استعمار التعليم.

في الختام يقدّم المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية بالشكر وخالص التقدير لشخصكم 

الكريم على ما اجدتم به من إجاباتٍ وتعاون علمي كبير، ونأمل أن نلتقي في حوار علميّ جديد . 

شكراً لكم.


