
 الاستعمار وما بعد الاستعمار

ة
ّ
 المفهوم والمصطلح والنظري

خضر إبراهيم حيدر1

الذي  والسيطرة،  الهيمنة  منطق  بوصفه   )Colonialism( »الاستعماريّة«  مفهوم  الدراسة  تتناول 

ا في الحكم السياسي والسيطرة الاقتصادية لدولٍ أوروبيّةٍ على شعوب وأراضٍ خارج  تجسّد تاريخيًّ

القارّة، وارتبط ازدهاره ببروز الرأسماليّة العالميّة. وتوضّح أنّ الاستعماريّة كانت مشروعًا للسيطرة 

اعتمد على تقنياتٍ ثقافيّة، حيث أسهمت )المعرفة الاستعماريّة( في تسهيل الفتح، وأنتجت في 

الوقت نفسه تقابلات جديدة كالغرب والشرق، والمستعمِر والمستعمَر.

أمّا “ما بعد الاستعمار” )Post-Colonialism( فهي نظريّةٌ تمثّل رؤيةً نقديّةً للاستعمار من جوانبه 

الثقافيةّ والسياسيّة والتاريخيّة. وهي خطّ مقاومةٍ فكريّةٍ وثقافيّةٍ تبنّاها مفكّرون من العالم الثالث بعد 

الحرب العالميّة الثانية، هدفها تحليل الخطاب الثقافي الغربي بوصفه حاملًاً لتوجّهاتٍ استعماريّةٍ 

تجاه الشعوب غير الغربيّة، وللتعامل مع مرحلةٍ جديدةٍ من الهيمنة تلت الاستعمار التقليدي. كما 

تطرّقت الدراسة إلى نقدٍ موجّهٍ لفكر ما بعد الاستعمار، أبرز محاوره اتهامه بالمثاليّة النصيّة، وإهمال 

النضالات الاجتماعيّة الماديّة والقضايا الداخليّة للبلدان المستقلة، بالإضافة إلى نقد طريقة تعامله 

عن  الناتجة  العلميّة  المعرفة  بأنّه  الاستعماري(  )العلم  النصّ  يُعرّف  والإمبرياليّة. كما  التاريخ  مع 

عمليّات العنف والسلطة الاستعماريّة، التي عادت إلى أوروبا، واستُخدمت أيضًا من قبل التابعين 

لتحقيق أهدافهم الخاصّة.

الكلمات المفتاحيّة: الاستعماريّة، ما بعد الاستعمار، الخطاب الاستعماري، الهيمنة، الشرق 

والغرب2.

1. صحفي وباحث في اجتماعيات التواصل ـ لبنان.

2. هذا البحث مُقتبَسٌ من مجلة الاستغراب، العدد الثاني عشر لعام 2018، وهي مجلةٌ تابعةٌ للمركز الإسلامي للدراسات 

الاستراتيجية.

المُلخصّ



235  الاستعمار وما بعد الاستعمار  المفهوم والمصطلح والنظريّة

  2026الاستعمار6
 Colonialism

شتاء

تمهيد
يرى كثيرون أنّ التفكير بالاستعماريةّ يعني التفكير بالعلاقة بين أوروبا وبقية أرجاء العالم، فقد 

من  الظاهر  في  الفريد  العالمي  وهويتّها ووضعها  وتوحّدها  فرادتها  من  كبيراً  قدرًا  أوروبا  أنجزت 

خلال ادّعائها السيطرة على رعايا الشعوب في البلدان المستعمَرة. وكما عبّر فرانز فانون ذات مرة، 

فإنّ “أوروبا هي بالمعنى الحرفي من خلق العالم الثالث”.

في هذه الدراسة نوثقّ لعددٍ من المفاهيم الأساسيةّ والفرعيّة التي تناولت مفهوم الاستعمار من 

جوانبه الثقافية والسوسيولوجيّة والتاريخيةّ. بالإضافة إلى مجموعةٍ من المفاهيم المتصّلة، التي كان 

لها صلةٌ بهذا المقدار، أو ذاك بالمفهوم العام للاستعمار.

)Colonialism( الاستعمار والاستعماريّة
العادة  في  تطبيقاته  وأمّا  والسيطرة.  الهيمنة  منطق  على  عامٍّ  بوجهٍ  الاستعماريةّ  مصطلح  يدلّ 

أو شعوبٍ  أراضٍ  أوروبيّةٍ على  دولةٍ  اقتصاديةٍّ من جانب  فتتم على شكل حكمٍ سياسيّ وسيطرةٍ 

خارج أوروبا. وقد ظهرت أقدم أشكال الاستعماريةّ بهذا المعنى )إذ لم تكن جميع الإمبراطوريات 

استعماريةّ( في العالم الجديد من قبل إسبانيا والبرتغال، برغم أنّ الاستعماريةّ الكلاسيكية لم تزدهر 

الدول  مارسته  الذي  الحكم  في  اتضّحت  التي  العالميةّ،  الرأسماليّة  بزوغ  بالاشتراك مع  إلّّا  لاحقًا 

الأوروبيةّ على مختلف الحكومات في آسيا وأفريقيا. ووجدت استثناءاتٌ لهذه القواعد، كما في 

حالة السيطرة الاستعماريةّ اليابانيّة على كوريا وأجزاء من جنوب شرق آسيا في أواسط القرن العشرين.

غير أنّ أغلب الباحثين يتفقون على أنّ الاستعماريةّ كانت في الواقع صورةً من صور الحكم، 

إبقاء  يتضّمن  )الاستعماريةّ(  مصطلح  وأنّ  الأوروبي،  الاستيطان  يصحبها  الغالب  في  يكن  ولم 

السيطرة على السكّان المحليين من قبل دولٍ لم تكن معنيةً بالاستيطان ولا بالاندماج. في الدراسة 

في  ذاتها،  المستعمَرات  نحو  الحالات  في جميع  الانتباه  )الاستعماريةّ(  يوجّه مصطلح  المقارنة، 

حين أنّ عنوان )الإمبرياليّة( يوجّه الانتباه نموذجيًّا نحو المدينة الأم والنظام العالمي، الذي تعمل 

فيه الأوامر السياسيّة والاقتصاديةّ لجعل الإمبراطوريةّ شرطاً تكوينيًّا لهيمنة الغرب العالميّة خلال 

الأزمنة الحديثة1. 2

1. طوني بينيت، لورانس غروسبيرغ، ميغان موريس، مفاتيح اصطلاحية جديدة، ص 523.

2. Dirks, 1992



ر لاســتعما ا 236

2026  
 Colonialism6الاستعمار شتاء

التي يستعملها المستعمِرون والمستعمَرون على السواء لفهم الاستعماريةّ  كثيرٌ من المقولات 

كانت هي نفسها من نتاج المواجهات الاستعماريةّ. وبرغم أنّ الفتح الاستعماري كان متوقعًّا بقوة 

الأسلحة المتفوّقة، والتنظيم العسكري، والاستحواذ السياسي، والثروة الاقتصاديةّ، فقد أنتج أيضًا 

الظروف المواتية لجميع هؤلاء لكي يأخذوا أهميّةً أكبر ممّا كان يتُخيَّل من قبل. وفي الوقت نفسه، 

فإنّ الأشكال العسكريةّ والاقتصاديةّ والسياسيّة من السلطة كانت تقوم بصورةٍ لا فكاك منها على 

عددٍ من التقنيات الثقافيّة؛ والحقيقة أنّ الاستعماريةّ نفسها كانت مشروعًا للسيطرة إلى حدٍّ كبير1ٍ. 

الأشكال  بناء  تم  وهكذا  أيضًا.  له  نتاجًا  وكانت  الاستعماري  الفتح  أتاحت  الاستعماريةّ  فالمعرفة 

خلالها،  ومن  الاستعماريةّ  بالتدخّلات  وتحويلها  حديثاً  مصنفة  )تقليديةّ(  مجتمعاتٍ  في  الثقافيّة 

وسواهم،  والأوروبيين  والمستعمَرين،  المستعمِرين  بين  جديدةٍ  وتقابلاتٍ  تصنيفاتٍ  خلق  ممّا 

والمحدثين والتقليديين، والغرب والشرق، بل بين الرجال والنساء. وحينها، إذا كانت أوروبا تشكّل 

التي  المتقابلة  المصطلحات  من  أكبر  مجموعةٍ  من  جزءٌ  أيضًا  فإنهّا  الاستعماريةّ،  لتاريخ  أساسًا 

أنتجتها الاستعماريةّ بدورها.

)PostColonial( ما بعد الاستعمار
والسياسيةّ  الثقافيّة  الجوانب  من  للاستعمار  نقديةٍّ  رؤيةٍ  بمنزلة  أساسها  في  النظريةّ  هذه  تعدّ 

بلدان  بين  العلاقة  تستكشف عمق  التي  النظرياّت  أهمّ  من  تعدّ  كما  والتاريخيّة.  والسوسيولوجيّة 

ثقافة  تعرية  على  النظريةّ  هذه  في  المساهمون  ويعمل  أوروبا.  في  الاستعماريةّ  والبلدان  الشرق 

وسلوك الحكومات الغربيّة إزاء بلدان المستعمَرات. وعليه، يشكّل فكر ما بعد الاستعمار مدرسة 

تفكيرٍ داخل النظام الاستعماري على وجه التحديد من دون أن يعني ذلك اقتصار المنتمين على 

الانتلجنسيا الأوروبية. إذ إنّ هناك العديد من الشرقيين أسهموا في وضع الأسس الأولى للخطاب 

ما بعد الاستعمار مثل: المفكّر الفلسطيني إدوارد سعيد2 ـ المفكّر الكيني عبد الرحمن جان محمد 

– الباحث الهندي هومي بابا – الباحثة الهندية ج سي سبيفاك ـ الفيلسوف الأفريقي فرانز فانون، 

والفيلسوف الإنكليزي روبرت يونغ، هذا إلى جانب عددٍ من المفكّرين العرب مثل حسن حنفي، 

وعبد الوهاب المسيري.

ويمكن القول إنّ نظريةّ ما بعد الاستعمار هي نظريةٌّ تعبّر عن خطّ المقاومة الثقافيّة والفكريةّ 

1. Cohen, 1995

2. إدوارد سعيد، الاستشراق، ص 35.



237  الاستعمار وما بعد الاستعمار  المفهوم والمصطلح والنظريّة

  2026الاستعمار6
 Colonialism

شتاء

فإنّ  المعنى،  الثانية. وبهذا  العالميّة  الثالث بعد الحرب  العالم  التي اعتمدها كتاّب ومفكّرون من 

هذه النظريةّ جاءت في مرحلة ما بعد الحداثة للوقوف في وجه التغريب والتهميش والأقصاء الذي 

تمارسه الحكومات الغربيّة في مجتمعات البلدان التابعة.

وبناءً على ما سبق، فنظريةّ )ما بعد الاستعمار( هي التي تهدف إلى تحليل كلّ ما أنتجته الثقافة 

الغربيّة بوصفها خطاباً مقصديًّا يحمل في طياّته توجّهاتٍ استعماريةّ إزاء الشعوب التي تقع خارج 

لذا،  القديم؛  الاستعمار  يخالف  جديدٍ  استعمارٍ  بوجود  المصطلح  يوحي  كما  الغربيةّ.  المنظومة 

يتطلبّ هذا الاستعمار التعامل معه من خلال رؤيةٍ جديدةٍ، تكون رؤية موضوعيّة وعلميةّ مضادّة. 

وحسب عددٍ من الباحثين فإنّ هذين المصطلحين )الخطاب الاستعماري ونظريةّ ما بعد الاستعمار( 

إلى حقلٍ من التحليل ليس جديدًا بحدّ ذاته، ولكن معالمه النظريةّ والمنهجيّة لم تتضح في الغرب 

إلّّا مؤخراً مع تكثيف الاهتمام به، وازدياد الدراسات حوله. يشير المصطلح الأول إلى تحليل ما 

مناطق  إزاء  استعماريةٍّ  توجّهاتٍ  عن  يعبّر  نتاجٍ  من  المجالات  مختلف  في  الغربيّة  الثقافة  بلورته 

العالم الواقعة خارج نطاق الغرب، على أساس أنّ ذلك الإنتاج يشكّل في مجمله خطاباً متداخلًًا 

بالمعنى الذي استعمله فوكو لمصطلح خطاب. 

أما المصطلح الثاني، )النظريةّ ما بعد الاستعماريةّ(، فيشير إلى نوعٍ آخر من التحليل ينطلق من 

فرضيّة أنّ الاستعمار التقليدي قد انتهى، وأنّ مرحلة من الهيمنة - تسمّى أحياناً المرحلة الإمبرياليةّ 

بها بعضهم - قد حلت وخلقت ظروفاً مختلفةً تستدعي تحليلًًا من نوعٍ  أو الكولونياليّة - كما عرَّ

معين؛ ولذا، فإنّ المصطلحين ينطلقان من وجهات نظرٍ متعارضة في ما يتصّل بقراءة التاريخ، وإن 

كان ذلك اختلافاً في التفاصيل لا في الجوهر. فبينما يرى بعضهم انتهاء مرحلة الاستعمار التقليدي، 

التالية، وهي  وبالتالي، انتهاء الخطاب المتصّل به، وضرورة أن يتركز البحث في ملامح المرحلة 

مرحلة ما بعد الاستعمار، يرى بعضهم الآخر أنّ الخطاب الاستعماري ما يزال قائمًا، وأنّ فرضية 

)المابعدية( لا مبرر لها. 

ويمكن أن نميّز بين نوعين من النقد يشيران أيضًا إلى تحديدين كبيرين لفكر ما بعد الاستعمار. 

فكانت  النصوص.  على  أساسٍ  بشكلٍ  تعمل  الاستعمار  بعد  ما  دراسات  أنّ  حقيقة  هو  الأول 

يأخذون  إذ  لنقد من طبيعة مادية، غالباً من مفكّرين ماركسيين.  إذًا، وعلى نحوٍ سريع، موضوعًا 

النضالات  واقع  لهجران أرض  كان ملحوظاً كطريقةٍ  النصوص،  نقد  في  التخندق  مثاليّتها:  عليها 

الاجتماعيّة الحقيقيّة، وكخيانةٍ للشعوب الفقيرة والمحرومة، التي نصّب مفكّرو ما بعد الاستعمار 



ر لاســتعما ا 238

2026  
 Colonialism6الاستعمار شتاء

أنفسهم المتحدّثين باسمها، بمقدار ما تستمر هذه الشعوب في النضال كلّ يومٍ من أجل نجاتها، أو 

ضدّ الأنظمة المضطهدة، وطالما ظلتّ مرتهنة بشدة إلى شروط الحياة التي صنعوها لها.

إنهّا ليست أبدًا لا مبالية، بل على العكس ملتزمة بمعركة التحديث والتقدم، والحريات الملموسة 

إلخ، وهي معارك لا يقدّم لها نقد النصوص شيئاً. والميزة الأخُرى للنقد نفسه هو أنّ نقد المجتمعات 

المستعمرة سابقًا، حصراً، من خلال الزاوية التي يستمر فيها الغرب بممارسة تأثيره عليها، فذلك 

يعني السكوت على عدم المساواة داخل هذه المجتمعات أو تجاهلها، إذ إنّ أصل هذا الاضطهاد 

هو في داخل هذه المجتمعات نفسها. 

ترك  كنتيجة،  ــ  إجمالًًا  ــ  لها  سيكون  الاستعمار  بعد  ما  لدراسات  النصوصيّة  المثاليةّ  هذه 

الجماهير المقموعة لقدرها المادي الحزين لمصلحة اهتماماتٍ ذات طبيعةٍ محض ثقافيةّ. هذا النقد 

المادي لمثاليّة دراسات ما بعد الاستعمار يترافق في الأغلب مع اتهام مفكّر ما بعد الاستعمار نفسه. 

يقولون كثيراً: »انظر إلى هؤلاء المؤلفّين الذين يعيشون برفاهيةٍ عاليةٍ في جامعات أنكلوسكسونية، 

إنّ شروط حياتهم لا تشبه بشيءٍ على الإطلاق، شروط  ببذخ.  التي تدفع لهم  الشمال  بلدان  في 

حياة الناس الذين يدّعون الدفاع عنهم«. هذا النقد، كما يبدو، قلمّا يقبل في الحدود التي يترجم 

فيها شكلًًا معادياً، للنزعة الفكريةّ، حتى وإن كانت لا واعية، ثمّة ضمنًا فكرة أنّ العمال وحدهم، 

يستطيعون على سبيل المثال، التكلمّ بطريقةٍ صحيحة عن العمّال، وهذا موقفٌ غير ماركسي إلى 

المثقفين  بين  التعاون  الأول،  المقام  في  الدوام،  على  وضعت  نفسها،  الماركسية  لأنّ  بعيد؛  حدٍّ 

بورجوازيا  كان  ماركس  المنظور؛ لأنّ  باطلةً في هذا  تعدّ  أن  يمكن  نفسها  الماركسية  والجماهير، 

صغيراً وليس عاملًًا، وأن أنجلس كان ابن أحد صناعيي النسيج الكبار.

بعد الاستعمار،  ما  تعزى لمرحلة  التي  أو  بها،  المعترف  للحدود  الكبير الآخر  النقدي  الحشد 

ويخصّ طابعها المؤرّخ هو الطريقة التي ينظر فيها مفكّرو ما بعد الاستعمار إلى التاريخ، وقد أخذ 

عليهم المؤرخّون بشدة قطيعتهم مع الإمبرياليّة، إذ إنّ هوسهم بالنصوص حال دون رؤيتهم للأشياء 

كما هي، ويؤخذ عليهم بشكلٍ خاصٍّ ميلهم للكلام عن الأنظمة الاستعماريةّ، كما لو أنّ المقصود 

نوعٌ من الهيمنة وحيد الشكل، وثابتٌ على امتداد الكرة الأرضيّة، ومنذ بدايات التوسّع الأوروبي 

والأنظمة الاستعماريةّ، في الحقيقة، مختلفة واحدها عن الآخر، والسلطة الاستعماريةّ لم تكن أبدًا 

متراصةً وذات سلطةٍ مطلقة، بل على العكس، كان يتخللها تناقضاتٌ، وتضطر للتفاوض باستمرار 

مع المجتمعات المحلية، وكانت تتطوّر أيضًا تبعًا للظروف. هذا النقد هو صحيح تمامًا، والتاريخ، 



239  الاستعمار وما بعد الاستعمار  المفهوم والمصطلح والنظريّة

  2026الاستعمار6
 Colonialism

شتاء

كما بدا أنّ مفكّري ما بعد الاستعمار كانوا يريدون كتابته، لا يأخذ في الحسبان التطوّرات التاريخيةّ، 

وهذا العيب يعود بالتأكيد، في جزءٍ منه، إلى أنّ دراسات ما بعد الاستعمار ذات مصدرٍ أدبي، وهذا 

على ــ ما أعتقد ــ تعبيرٌ جديدٌ للتوتر الدائم للعلاقة بين الأدب والتاريخ، فالتاريخ يأنف أن يأخذ 

الأدب في الحسبان؛ لأنهّ خيال، ولكن في الوقت عينه، يستنكف من النظر إلى ذاته، وأن يعترف 

أنهّ هو أيضًا، وبشكلٍ أساسٍ على مستوى المخيلة، كما على مستوى الكتابة، حقلٌ أدبيّ ويصعب 

عليه الاعتراف أنهّ مشروعٌ لا ينتهي أبدًا، إذ إنّ أعماله تسُتعاد على الدوام، وتكُتب من جديد. حقيقة 

الخياليةّ،  تنبثق من الأعمال  التي  لتلك  إنهّا حقيقةٌ مشابهةٌ  بذاته حقيقة، لن أقول  أنهّ  التاريخ هي 

ولكن مع ذلك، هو حقيقةٌ هشّةٌ ومصهورةٌ أيضًا بالنزعة النصوصيّة.

)Colonial Science( العلم الاستعماري
عن  الصّادرة  العلميّة  المعرفة  إلى  الاستعماري(  )العلم  مصطلح  المؤرخّين  من  كثيرٌ  يحُيل 

على  أوروبا(  )أقلمة  بـ  المؤمنين  المؤرخّون  ويرُكّز  المستعمرات،  حواضر  في  تدرّبوا  مختصّين 

دور الإدارات الاستعماريةّ في خلق أشكالٍ جديدة من المعرفة العلميّة عادت لاحقًا إلى أوروبا، 

المعرفة الاستعماريةّ فقط لأجل  التابعين لجوانبٍ من  تبنّي  الباحثين كيفيّة  ويستعرض غيرهم من 

إخضاعها لأهدافهم الخاصّة. ويرى نقّاد ما بعد الاستعمار أنّ العملياّت العنفيّة التي أنتجت سُلطةً 

استعماريةًّ هي نفسها التي أنتجت معرفةً علميّة، ونظرّوا لطرق ترابط العلم مع السلطة، غير أنهّم لم 

يعُيروا كيفيّة توظيف الخُبراء المعرفة في أطُرٍُ محدّدةٍ أدنى اهتمامٍ، كما أنهّم لم يلتفتوا إلى النتائج 

غير المقصودة للبحث العلمي المنفّذ ضمن علاقات القوّة الاستعماريةّ غير المتناظرة1.

المتعلقّة  المعرفة  تنُتج معظم  الهواة  التاسع عشر كانت جماعةٌ من  القرن  الثامن من  العقد  في 

بشعوب المستعمرات الفرنسيّة ومواردها وإدارتها، بمعنى أنّ هذا النوع من المعرفة لم يجد لنفسه 

مقامًا معترفاً به ضمن مؤسّسات التعليم العالي. حاول بعض الخبراء تغيير هذا الوضع عبر تأسيسهم 

لمجالاتٍ جديدةٍ كالجغرافيا الاستعماريةّ، والتاريخ الاستعماري، والتشريع والاقتصاد الاستعماريَّين، 

1. What is Colonial Science? Professor Alice L. CONKLIN. Reviewed: Helen Tilley, Africa as a 

Living Laboratory: Empire, Development, and the Problem of Scientific Knowledge, 1870-1950, 

Chicago, University of Chicago Press, 2011, 496 p. and Pierre Singaravélou, Professer l’Empire: 

Les “sciences coloniales” en France sous la IIIe République, Paris, Publications de la Sorbonne, 

2011, 409 p.

Published by Books&Ideas.net, 31 January 2013.©booksandideas.net



ر لاســتعما ا 240

2026  
 Colonialism6الاستعمار شتاء

وعلم النفس الاستعماري؛ وذلك لإضفاء طابعٍ علميٍّ على الإمبرياليّة الفرنسيّة، عبر التقصّي المُضني 

لجيلين من هؤلاء الخبراء وشبكاتهم يظُهر سينغارافلور أنّ العلم الاستعماري ترسّخ في فرنسا بين 

سنة 1870 وسنة 1920، وتقهقر بعد ذلك. المجاهرة بالاستعمار جزءٌ من موجةٍ جديدةٍ في الثقافة 

الفرنسيةّ تجمع ما بين تاريخ العلوم الإنسانيّة الاجتماعي الفكري وبين التاريخ الاستعماري، ويرتكز 

وعلى  منها،  وأكثر شهرة  نطاقاً  أوسع  ثقافةٍ  مع  العلمائيّة  الأكاديميّة  الثقافة  تفاعل  فهم طرق  على 

تخطيّ تحليل الخطاب الاستعماري النخبوي إلى دراسة شعاع انتشاره وآثاره. 

العلوم  ونموّ  الجامعي  الإصلاح  حقبة  عشر  التاسع  القرن  من  والتاسع  الثامن  العقدان  كان 

الإنسانيّة، وتوسّع العلوم التجاريةّ والتطبيقيّة، وتجدّد العدوان الإمبريالي، وقد سهّلت هذه التطوّرات 

الثلاثة مأسسة المجالات الجديدة. بدأت تدريس مقرّرات حول )الجغرافيا والتاريخ الاستعماري(، 

في  السكّان الأصليّين(  نفس  المُقارَن(، و)علم  والتشريع الاستعماري(، و)الاستعمار  و)الاقتصاد 

أنُشئت لأجل تدريب الإدارييّن الاستعمارييّن، وفي  مدارس تجاريةٍّ خاصّة، وفي مدارس جديدةٍ 

 .)des lettres  facultés( الآداب  كليّّات  في  أدنى  وبحدٍّ   )de droit  facultés( الاقتصاد  كليّّات 

تحقّق فصل مناطقيّ للعمل الأكاديميّ الإمبريالي داخل فرنسا، حيث تخصّصت ليون بالتدريس 

المتعلقّ بجنوب شرقيّ آسيا، وصوّبت بوردو على أفريقيا الغربيّة والمغرب، وركّزت لوهافر على 

الأوسط  والشرق  والجزائر  الشرقيّة  أفريقيا  عن  دراسيّةً  مقرّراتٍ  مارسيليا  وقدّمت  الأميركيتين، 

 1926 سنة  وفي  باريس،  في  الأستاذيةّ  كراسي  من  العديد  أنُشِئت  ذلك  إلى  إضافةً  ومدغشقر. 

أكاديميّة العلوم الاستعماريةّ لأجل تنسيق الجهود البحثيّة ولإسداء النصائح للحكومات وراء البحار. 

)The West( الغرب
ارتبط مصطلح الغرب ارتباطاً وثيقًا بالثقافة الاستعماريةّ التي افتتحتها أوروبا حين بدأت بتوسيع 

نفوذها إلى القارات الثلاث أفريقيا وآسيا وأميركا اللاتينية. والواضح أنّ هذا المصطلح تجاوز معناه 

الحضاريةّ بوصفه مركزاً  ليأخذ سماته  - غرب(  الكرة الأرضية )شرق  تقسيم  إلى  بالنسبة  الجهوي 

طابعًا  اكتسب  الذي  التعبير  أنّ  الإسلامي. على  العالم  بلدان  الشرق ولا سيمّا  مقابل  في  للهيمنة 

عالميًّا عن )الغرب( لم يطغَ في الاستعمال العام إلّّا عبر القرنين المنصرمين بوصفه التكوين الرئيس 

في أوروبا الغربية التي صار ينُظرَ إليها بوصفها كليّة الحضور في السيطرة الاستعماريةّ على عموم 

د جماعةً من الناس تدُعى )الغربيين( من حيث جغرافيةّ  أرجاء العالم. والمفترض أنّ )الغرب( يوحِّ

إقامتهم، وتقاليدهم، وأعراقهم، وأنسابهم، وحضارتهم المشتركة؛ ويبدو أنهّ أصبح اسم علم، وصار 



2 41  الاستعمار وما بعد الاستعمار  المفهوم والمصطلح والنظريّة

  2026الاستعمار6
 Colonialism

شتاء

يكُتب بالحرف الكبير، كما هو الحال في هذا الكتاب. على أنّ المصطلح اشتهر بالمراوغة، ويبدو 

أنّ الوحدة التي تؤكّدها صارت تتعرض للتحدّيات باستمرارٍ في العقود الأخيرة.

حين يسُتخدم لفظ )الغرب( كظرف، يوحي باتجاهٍ وفي الأغلب بحركة نحو مكانٍ يشار إليه إشارة 

غامضة إجمالًًا: فقد كتب شكسبير في الليلة الثانية عشرة )Twelfth Night(: »هناك يكمن طريقك 

 going( )ّنحو الغرب« )1601(. وحين يقترن بلون الغروب المتوهّج والظلمة المتزايدة، فإنّ )التغرب

west( يكون عبارةً لم تعد مستخدمةً للدلالة على الموت أو الاختفاء )لقد تغربّ أصدقائي القدامى 

1915(؛ )تغربّ الدليل الثمين 1925(، غير أنهّ يحمل بقوةٍ أكبر في السياقات الاستعماريةّ وعدًا 

يوتوبيًّا بمكانٍ يضجّ بالإغراء لفرط غموضه: وقد كتب هنري هنغسلي في أستراليا عن »المراعي البهية، 

التي تمتد غرباً على مدى لم يصله إنسان من قبل« )1859(، في حين أنّ النصح الشهير في الولايات 

المتحدة: )اذهب غرباً، أيها الشاب( يعود تاريخه إلى العام 1851. تطوِّر هذه الاستعمالات خيالًًا بأنّ 

)الغرب( هو مكانٌ محدّدٌ، وكذلك اتجاهٌ أو خطٌّ حدودي يتقهقر دائمًا؛ ممّا يجعل من السهل الافتراض 

بأنّ المصطلح يمكن أن يشير إلى منطقةٍ جغرافيّةٍ بذاتها على سطح الأرض1.

يحقق )الغرب( بوصفه بناءً أسطوريًّا آثارًا قويةًّ حين يجمع إلى ذاته خصائص متنوعةً ومتناقضة؛ 

فمثل فكرة )الشرق(، للغرب »تاريخ وتراث فكري، وخيال ومعجم أضفى عليه واقعه وحضوره« 

)Said, 1978: 5(. مع ذلك، من الضروري أن لا ننسى أن ما نعتقد أننّا نفهمه من هذه الأسطورة هو 

شيءٌ غامضٌ ومتعارضٌ مع نفسه، على وجه التحديد لأنّ )الغرب( هو واقع يفُترضَ أنّ موضوعيتّه 

مقبولةٌ على نطاقٍ عالمي؛ فهو كعنصرٍ أسطوريّ ما زال ينظم طريقتنا التراتبية في إسناد مكانٍ إلى 

شعوبٍ ومؤسّساتٍ على الخريطة العالميّة – التاريخيّة. ق

لقياس  تاريخيّ  عليه كمؤشرٍ  غبار  استعمالًًا لا  يسُتعمل  )الغرب(  كان  قليلةٍ مضت،  بل عقودٍ 

الكيفيّة التي يكون عليها مجتمع ما في علاقته بآخر، ومن ثم لرسم خريطةٍ موضع جغرافي على 

أساس ثبت زماني تاريخي للتقدّم. وبمعزلٍ عمّا يسمّى بالبلدان المتقدّمة، وفي داخلها أيضًا، كان 

إغفالًًا  نغفل  أن  بإمكاننا  الصيغة  هذه  وقد جعلت   ،)Westernization( تغريباً  يسمّى  )التحديث( 

مؤلمًا المشكلات الواضحة التي تتعلقّ بالفكرة القائلة إنّ بعض المجتمعات تجري أمام غيرها، وإنّ 

الأولى تقع في الغرب، في حين تتلكأ البقية في الخلف. والحقيقة أنّ كلّ تكوينٍ اجتماعيّ ينطوي 

على أشياءٍ جديدةٍ وأشياءٍ قديمة، تمامًا كما يضمّ شباباً وشيباً، غير أنّ وهم التقدّم الخطي يقمع هذا 

1. طوني بينيت، لورانس غروسبيرغ، ميغان موريس، مفاتيح اصطلاحية جديدة، ص 523.



ر لاســتعما ا 2 42

2026  
 Colonialism6الاستعمار شتاء

التعقيد. من المتوقع، إذًا، أن ينفع )الغرب( كمعيار للحداثة التي يتجمّد قبالتها ما هو محليّ بالذات 

وغير – غربي في الزمان بوصفه غير حديث. ولا يفضي هذا إلى تشويهٍ بسيطٍ للأخير وحسب. ذلك 

أنّ الثقافة )المحليةّ(، في الوطنيّة العِرقيةّ، يتم تثبيتها في خصومةٍ نسقيةٍّ مع السمات المزعومة للغرب. 

وهكذا يؤدّي الغرب دوراً أيديولوجيًّا في الرغبات التنظيميةّ للمجتمعات غير الغربيّة بقدر ما يؤدّيه 

في ما يسمّى بالمجتمعات الغربيّة. وحتى الثمانينيات من القرن الماضي كان كثيرٌ من سكّان بقية 

العالم يتخيلون أنّ الغرب هو المؤشّر على مستقبلهم والهدف الذي ينبغي أن تتطوّر مجتمعاتهم نحوه. 

على أنّ سلطة )الغرب( مؤخراً كمخيالٍ اجتماعيّ يبدو أنهّا بدأت تبهت. وصار عددٌ متزايد من الشباب 

يعي المظاهر )غير الغربيةّ( لدى المجتمعات في أوروبا وأميركا الشمالية، كما يعي المظاهر )الغربيةّ( 

للحياة في كثيرٍ من المجتمعات في ما يسمّى بالأجزاء غير الغربيّة من العالم. ويبدو أنّ صورة )الغرب(، 

لكونه لم يعد تهديدًا ولا إغراءً كما كان من قبل، صارت تفقد إلى حدّ ما قبضتها على الرغبات في كثيرٍ 

من أجزاء العالم رغم أنصارها المسلحّين - و- للقوة العسكريةّ التي تحت تصرفّهم.

1)Marginal( الهامشي
الهامشي، أو الهامش في الاصطلاح الدولي، يدلّ على وجود المتن في مقابله، والمتن هو على 

وجه التحديد المركز الإمبريالي الذي يعدّ القوة المسيطرة على الهوامش، أيّ البلدان المستعمرة2.

دخلت كلمة الهامشي إلى الاستعمال في أواخر القرن السادس عشر، وكانت تشير في الأصل 

إلى أيّ شيءٍ »يكُتبَ أو يطُبعَ على هامش الصفحة أو حاشيتها... وغير مثلوم«. ولم يطل بها الوقت 

قبل أن يمتدّ معناها إلى حقول مثل النبات والحيوان وعلم النفس )وفي القرن التاسع عشر، الاقتصاد( 

لكي تعني كلّ ما يرتبط »بحافةٍ أو حدٍّ أو تخمٍ أو طرف«. وفي بواكير القرن العشرين، صارت مفردة 

)الهامشي( تستخدم لتدلّ على فردٍ أو جماعةٍ اجتماعيةٍ »معزولة أو لا تتواءم مع المجتمع أو الثقافة 

إلى  وتنتمي  الاجتماعيّة؛  الوحدة  أو  المجتمع  توجد( على حافة  بوصفها  إليها  )وينُظرَ  المهيمنة؛ 

جماعة أقليّة )غالبًا ما تنطوي على مضامين الاستغناء وعدم الانتفاع(«.

في العقود العديدة الماضية، تبنت الجماعات المحرومة سياسيًّا استعارة الهامش للتعبير عن 

مشاعرها حول مكانتها في الديمقراطيات، أو حتى في الاقتصاد العالمي. يستعمل بعض الأفراد 

1. المصدر نفسه، ص 523.

2. J. Derrida, 



2 43  الاستعمار وما بعد الاستعمار  المفهوم والمصطلح والنظريّة

  2026الاستعمار6
 Colonialism

شتاء

والجماعات فكرة التهميش لوصف إحساسها المعمم بكونها خارج الخط السائد. وطوّر المنظرون 

اللغة  لفهم  )المركز(، لخلق طرقٍ جديدةٍ  له عن  المصاحب  والمفهوم  الهامش،  فكرة  السياسيوّن 

تجمع  الأحدث،  المعاصرة  الاستعمالات  وفي   .)Derrida, 1982; Hooks, 1990a( والسلطة 

فكرة التهميش القوة المهيمنة مع الاستعارة المكانيّة: فأن يكون المرء هامشيًّا يعني امتلاك سلطة 

أقل، وأن يكون على مسافةٍ بعيدةٍ من مركز السلطة. 

)المراكز(  بين  العالميّة  للعلاقات  الاعتبار  من  كثيرٌ  أوُليَ  الاستعماريةّ،  بعد  ما  الدراسات  في 

الأوروبية والأميركية والأماكن التي كانوا يحتلونها في السابق كمستعمرين. ويوحي هذا المفهوم 

المستعمِرين  السياسيّة والاجتماعيّة لدى  تفُرضَ الأشكال  لم  أنهّ  التهميش  الدولي عن  الطابع  ذو 

فإنّ  هذه،  الهامش   – المركز  علاقة  وفي  العقليةّ.  النماذج  أيضًا  فرُضِت  بل  وحدها،  ـ  المركز  ـ 

الاستعمار،  قبل  ما  أو حكومتهم  ثقافتهم  داخل  القوة  مراكز  الحقيقة  في  كانوا  الذين  الهامشيين، 

يروا  أن  يجب  أنهّم  والحقيقة  وقيمه؛  العالم  إلى  المستعمِر  نظرة  إطار  في  للعمل  الآن  يضطرون 

أنفسهم كما تراهم السلطة الاستعماريةّ المفروضة1. والواقع أنّ النخبة بين المستعمَرين، كما أظهر 

باحثو ما بعد الاستعمار، تضطر إلى مكافحة تهميشها بلغة المستعمِرين نفسها، وتبني المقولات 

التي خلفها العقل الاستعماري وراءه.

)Orientalism( الاستشراق
يعدّ الاستشراق )Orientalism( من أبرز التعبيرات عن الحقبة الاستعماريةّ الغربية في تعاملها 

مع الشرق ابتداءً من القرن التاسع عشر، حيث كانت حملات نابليون على مصر واحدةً من العلامات 

التاريخيّة على حركة الاستشراق بمدلوله الاستعماري.

يعزو معجم أكسفورد الإنكليزي، الذي يحتلّ موقعه مطمئنًا في الغرب، معنى )الشرق( إلى )تلك 

التي تشرق فيها الشمس والأجرام السماوية الأخرى، أو المنطقة المقابلة من  المنطقة من السماء 

النور السمح رأسه  البوصلة(- كما في قول شكسبير: »انُظر! في الشرق حين يرفع  العالم، أو ربع 

المشتعل«، ثم يتابع معجم أكسفورد مصطلح )الاستشراق( إلى انبثاق تدريجي »لشخصية، أو أسلوب، 

أو خاصية... كانت تقترن بأنماط التفكير أو التعبير أو طرز الأمم الشرقية«. وفي هذه العملية، نقُِلَ 

اقتران الشرق بخصائص الشمس – بوصفها )ساطعة، ولمّاعة، ومشرقة، ووهّاجة، ومتوقدّة، ومتألقّة( 

– إلى الشرق كخليطٍ من المجهول، العجيب، الغريب. مع ذلك كانت دائمًا هناك ضبابية بخصوص 

1. Said , Edward, Representations of the intellectual, vintage Books New Yourk, P: 5.



ر لاســتعما ا 2 44

2026  
 Colonialism6الاستعمار شتاء

أين يبدأ الشرق بالضبط وأين ينتهي. وبحلول أواسط القرن الثامن عشر، بدأت تتكون رسميًّا فكرةٌ 

حين عبر الأوروبيون إلى إسطنبول، فكان كثيرون يتصوّرونه المساحة الشاسعة وراء أوروبا الممتدّة 

من ولايات الحكم العثماني في البلقان ومروراً بآسيا حتى يابان توكوغاوا.

للدراسة  العام  الميدان  بأنهّ  نطاقٍ واسعٍ  يعُرفَ على  الاستشراق  الثامن عشر، صار  القرن  في 

ن المصطلح  والبحث المتعلقين بجغرافيا كونيةٍ يهيمن عليها الانقسام بين الشرق والغرب. وقد دُوِّ

للمرة الأولى عام 1769، وكان بوسع بايرون عام 1811، أن يشير بثقة إلى )التلميحات المتكررة 

عمومًا  أكثر  معنى  معه  يحمل  المصطلح  بقي  ذلك  مع  العميق(.  الاستشراق  إلى  ثورنتن  للسيد 

أيضًا. ذلك أن )الاستشراق( بقي يشير إلى كلِّ من معرفة )الشرق(، وإلى إنشاء الصور والماهيات 

م.  والحساسيات والخصائص التي تقرن بـ)آخر( معمَّ

إلّّا  العلميّة  للمعرفة  ذريعةً  القرون،  عبر  تراكمت  التي  الأخيرة،  الأفكار  هذه  تصبح  ولم 

للغزو والسيطرة. ومن  المشروع الاستعماري  الإمبرياليّة الأوروبيّة الاستشراق في  عندما جنَّدت 

الأصيلة  لحظاتها  أهم  من  لحظةً  لكنَّ  الرسميّة،  الاستشراقيةّ  الدراسة  تاريخ  تحديد  المستحيل 

 Berthélemy( ديربيلو  لبارتيلمي  الشرقيّة  المكتبة  كتاب  نشر  حين   1697 عام  في  تتمثلّ 

Herbelot’d(، وهو عملٌ يمتاز بشموليةٍ كبيرةٍ، وكان يرجع إليه الباحثون كثيراً حتى القرن التاسع 

من  تمتدّ  مهمّةٍ  بمعالم  الاستشراقيةّ،  المعرفة  في  أدبيًّا  انفجارًا  عشر  الثامن  القرن  وشهد  عشر، 

السنسكريتية  اللغة  أنّ  جونز  وليام  )اكتشاف(  إلى   )1734( للقرآن  وتأويله  سال  جورج  ترجمة 

هي إحدى اللغات )الهندو – أوروبية(. وفي عام 1784 أسّس جونز )جمعيةّ البنغال الآسيويةّ(، 

التي دعت إلى اجتماعاتٍ علميّةٍ منتظمةٍ، ونشر )البحوث الآسيويةّ(. وقد ترجم نصوصًا فارسيّةً 

وسنسكريتيةً أساسيّةً حين كان يترأس المؤسّسة القانونيةّ الاستعماريةّ في )كلكتا( حتى وفاته عام 

1794. وصارت الهند أوّل مختبرٍ للمعرفة الاستشراقيّة، حين كان البريطانيون يكافحون للتعلمّ 

لهم  تسوّغ  التي  والقانون  الريع  أنظمة  ولتثبيت  معًا  والشعبيّة  الكلاسيكيّة  اللغات  والسيطرة على 

أنهّم منسجمون مع العادات )الأصليّة(.

الذي  للفكر  العام  الميل  عامدًا  خلط  )الاستشراق(،  مصطلح  سعيد1  إدوارد  استعمل  حين 

يجُعل فيه )الشرق( – سواء أكان إسلاميًّا، أم هنديًّا، أم كونفشيوسيًّا – )آخر( أوروبا المتكامل في 

إلى  واستنادًا  المنطقة.  ودراسات  والأنثروبولوجيا  والجغرافيا  بالتاريخ  الكلاسيكيّة  الدراسة  متون 

1. انظر: إدوارد سعيد، الاستشراق، ص35.



245 Summaries of Researches and Articles

  2026الاستعمار6
 Colonialism

شتاء

للمعرفة  الإنتاجيّة  الطبيعة  على  أيضًا  سعيد  ركّز  فوكو،  ميشال  قدّمها  التي  النظريةّ  المقترحات 

الاستشراقيةّ. فحين أدُمِجَ الاستشراق بالسلطة الاستعماريةّ والاستعماريةّ الجديدة، صار يشارك في 

خلق )شرق( يدُعى بلا توقف بوصفه موضوعًا لفعل الغرب وقصده ورغبته. 

الجليِّ  لقبوله  سعيدًا  انتقدوا  )الاستشراق(  نشر  من  سنواتٍ  بعد  الباحثين  من  كثيراً  أنّ  وبرغم 

تترتب  الذي  المدى  الباحثين الآخرين  كثيرٌ من  فقد أوضح  الشرق والغرب،  بنظراتٍ واحديةٍ عن 

تدميريةّ،  وربما  استثنائيّة،  نتائج  الاستشراقيّة  والمعرفة  الاستعماريةّ  السلطة  بين  العلاقة  على  فيه 

على العالم ما بعد الاستعماري. لقد حرضّت طرق الفهم الاستشراقيّة للدين منافراتٍ وطنيّةً والآن 

يحرضان  والطائفة  الدين  بأنّ  العامة  الفكرة  عتمّت  بعدما  حتى  والمسلمين،  الهندوس  بين  نووية 

الاختلافات القديمة على ما خلفته الحداثة الاستعماريةّ من تراث قوي. 

التعاون  الاستعماريةّ، وحصيلة  المواجهة  نتاج  الواقع  في  )تقليدًا( هو  يعُدّ  ممّا  الأكبر  والجزء 

بين المعرفة الاستشراقيّة والسلطة. وفي ظلّ الظروف الاستعماريةّ، كان يتمّ إفساد مقدّمات الحداثة 

دائمًا بالطرق التي تصير فيها الحداثة الإسفين الأيديولوجي للهيمنة الاستعماريةّ. وفي العادة يريد 

المستعمَر أن يستولي على الأفكار الاستعماريةّ عن التقليد كالمقاومة واللجوء، ومن ثم لينهي قصة 

سعيد عن )الشرقنة( الفاعلة للشرق.

)Postmodernism( ما بعد الحداثة
يعدّ كثيرون من علماء الاجتماع وأساتذة الفكر السياسي، مصطلحَ ما بعد الحداثة هو أحد التعبيرات 

التي أطلقت على الطريقة الجديدة التي تعاملت فيها الحركة الاستعماريةّ مع بلدان العالم الثالث.

غالبًا ما تستخدم )ما بعد الحداثة( كمصطلحٍ تاريخيّ للدلالة على الحقبة التي أعقبت الحداثة، 

التي بدأت في عصر التنوير وانتهت في الستينيّات، أو السبعينياّت. وما تشترك به هذه التفسيرات هو 

إصرارها على أنّ التغيّرات الثقافيّة والاجتماعيّة التي أنتجت ما بعد الحداثة ترتبط ارتباطاً لا ينفصم 

في  تاريخي  وتغير  الاستهلاك؛  إلى  الإنتاج  على  الأساسي  التركيز  من  الرأسماليّة:  في  بالتغيرات 

الغرب من مجتمعاتٍ قائمةٍ على إنتاج الأشياء إلى مجتمعٍ قائمٍ على إنتاج المعلومات و)المظاهر(؛ 

من رأسماليّةٍ )منظمةٍ( حديثةٍ إلى رأسماليّةٍ )مفككة( ما بعد حديثة؛ من القومي إلى العالمي، الذي 

حقّق منعطف )الضغط الزماني المكاني(، الذي تولدّ عن التسارع في كلّ من السفر والاتصّالات 

البعيدة.



Colonialism 2 46

2026  
 Colonialism6الاستعمار شتاء

ويمكن العثور على استعمالٍ مؤثرٍّ آخر لـ)ما بعد الحداثية( في التواريخ الثقافيّة التي تريد أن 

تضع ميلاد ما بعد الحداثيّة في التغيّرات الثقافيةّ التي لوحظت أولًًا في المملكة المتحّدة والولايات 

المتحّدة في الستينياّت. وفقًا لهذا السرد، تنبثق نزعة ما بعد الحداثية أولًًا كرفض طليعي ليقينيّات 

الحقوق الحصريةّ الاجتماعيّة لنزعة الحداثة. وقد وصفت سوزان سونتاغ هذا الرفض بأنهّ )حساسيةّ 

الثقافة(  أرنولد عن  ماثيو  )فكرة  باستسلام  ما سمّته  المصطلح لوصف  لقد صاغت هذا  جديدة(. 

“آيلةً  كانت  الثقافة  عن  الأرنولديةّ  الفكرة  أنّ  وادّعت  وعُرفِ(،  فيه  التفكير  تم  ما  )أفضل  بوصفها 

إلى الزوال تاريخيًّا وإنسانيًّا”، وأضافت أنّ “التمييز بين الثقافة )العليا(، والثقافة )الدنيا( يبدو كأنهّ 

إيجاباً أو سلبًا(  )إمّا  الذي غالبًا ما يقُصد  الحداثيّة  يفقد معناه باستمرار”. وهذا هو مظهر ما بعد 

حين يسُتخدَم المصطلح في النبذ المعاصرة عن الإنتاج الثقافي. على سبيل المثال، تدلّ )ما بعد 

الحداثية( في النحت على أسلوبٍ عامي جديد، يمزج بين الرفيع والخفيض والمعاصر والتاريخي، 

وهذا ما يشار إليه في الأغلب باسم )التشفير المزدوج(. 

ويقال إنّ صورةً مماثلةً من صور الانتقائيّة هي أيضًا سمةٌ من سمات تقليعات الملابس ما بعد 

الحديث( في الأرجح  بعد  )ما  البوب، يستخدم مصطلح  ثقافة موسيقى  مناقشات  الحديثة. وفي 

ليدلّ على خلط الموسيقى الشعبيّة بالموسيقى الفنيّة »ألبوم أغاني عازف الكمان الكلاسيكي نايجل 

كينيدي لدى جيمي هندركس؛ تسجيلات لوشيانو بافاروتي مع يو تو؛ النجاح التجاري لقطعة أداء 

لوري أندرسون )أيهّا السوبرمان(؛ الجدية الجمالية لدى بوب ديلان والخنافس«. 

يمكن تحديد تاريخ الرواج الأكاديمي للمصطلح بنشر كتاب جان فرانسوا ليوتار )الوضع ما بعد 

م الوضع ما بعد الحديث بوصفه أزمةً في منزلة المعرفة في  الحديث(. في هذه النبذة المؤثرة، يقُدَّ

المجتمعات الغربيّة. ويجد هذا التعبير عنه )بوصفه تشكيكًا بالحكايات والسرود الشارحة(، وينتج 

في المقابل )زوال الجهاز السردي الشارح للمشروعيّة(، أي الانهيار المفترض المعاصر أو الرفض 

الواسع لجميع الأطر المهيمنة والشمولية )الحكايات الشارحة(، التي تريد أن تروي القصص الكلية 

عن العالم الذي نعيش فيه.

مصطلحات فرعيّة رديفة
المفاهيم  من  واسعةٌ  مجموعةٌ  والجديد  القديم  بوجهيها  الاستعمار  توسّع  حركة  رافقت 

والمصطلحات المرادفة لمفهومه العام. وفي ما يلي نورد بعض أبرز هذه المصطلحات الفرعيّة:



2 47 Summaries of Researches and Articles

  2026الاستعمار6
 Colonialism

شتاء

أو  الثقافات الأضعف وضمّها  بفتح  المتمثلّة  التاريخيّة  الظاهرة   :)colonialism( الكولونياليّة

إلحاقها كمستعمرات، سواء من أجل الاستيطان )التوسّع الجغرافي أبعد من منطقة أوروبا المزدحمة(، 

أو الاستغلال الاقتصاديّ، أو كليهما )في العادة(. ويسُْتخَْدَم هذا المصطلح أيضًا للإشارة إلى الآثار 

الإيديولوجيّة المترتبّة على هذه الممارسة والباقية في بنى الاعتقاد ما بعد الكولونيالية، كالاعتقاد، 

مثلًًا، بأنَّ أوروبا أو )الغرب( أو )العالم الأول( هو مصدر الحداثة والمعرفة والثقافة جميعًا، وأنَّ كلّ 

ما يأتي من المستعمرات السابقة لا بدَّ من أن يكون بالضرورة انعكاسًا شاحبًا للتعبير الأوروبيّ، أو 

رفضًا متمردًا له )وأقلّ قيمة إذًا في الحالتين(.

ما بعد الكولونيالية )Postcolonialism(: حالةٌ ثقافيّةٌ أو متعلقةٌ بالدراسات الثقافيةّ ناجمة عن 

تجربة الكولونيالية وما أعقبها؛ وهي تعُنَى بمشكلات هويةّ الجماعة كما تنعكس في اللغة، والثقافة، 

والقانون، والتعليم، والسياسة، إلخ؛ وهي مياّلةٌ إلى جميع ضروب التنوّع، وترتاب بالحلول المبسّطة 

القائمة على فكرة النقاء والتي تطُرَْح لحلّ مشكلاتٍ معقّدة.

)Imperialism( الإمبريالية
)الاستعماريةّ(،  مع  المواقع  يتبادل  رديفًا  مصطلحًا  بوصفها  )الإمبريالية(  إلى  أحياناً  ينُظر 

للحكم  تحديدًا،  والرأسماليّة  الاقتصاديةّ،  الطبيعة  للتركيز على  تستعمل  كانت  ما  غالبًا  أنهّا  برغم 

مثل  الاستيطانيّة،  الاستعماريةّ  لحالات  نفسها  الاستعماريةّ  كلمة  خر  تدَّ وأحياناً  الاستعماري. 

أستراليا أو نيوزلندا، حيث لم يكتف أجزاء من السكان المهيمنين بالحكم وحسب، بل استوطنوا 

بمعنى   ،»Colonia« اللاتينية  الكلمة  في  المصطلح  جذور  وتكمن  المستعمَرة.  الأراضي  في 

المزرعة أو المستوطنة، و»Colonus« بمعنى المستوطن، و»Colere« بمعنى يعلم ويقدّم الدعم 

بهذا الصدد. كما أنّ تاريخ الاستيطان الاستعماري قد ترك بصمته على كثيرٍ من مظاهر الاستعمال 

السابق والمعاصر: فالمعمار الاستعماري، مثلًًا، أو التجربة الاستعماريةّ تقال لوصف فترات العمل 

المتنازع  المناطق  على  الاستعماريةّ  الحدود  تنطبق  كما  تمامًا  المستوطنة،  الأراضي  في  والإقامة 

عليها بين السكّان المحتليّن والسكّان الأصليين، ويشير استعماري المولد إلى تمييزٍ جديدٍ داخل 

السكّان المهيمنين.

النسبيّة الثقافيّة )Cultural relativism(: الاعتقاد بأنَّ ما من ثقافةٍ هي في جوهرها أفضل من 

أيّ ثقافةٍ أخرى، وأنَّ معايير وقيمَ أيّ ثقافةٍ على وجه الأرض ليست )كونيّةً(، أو )إنسانيّةً بطبيعتها(.



Colonialism 248

2026  
 Colonialism6الاستعمار شتاء

الاستعمار  آثار  بنقض  المتمثلّة  التدريجيّة  العمليّة   :)Decolonization( الاستعمار  تصفية 

الضارةّ، خاصّةً عقدة الدونيّة الجمعيّة؛ أي إحساس المستعمرةَ السابقة بأنهّا أقلّ حداثةً، وتعليمًا، 

وذكاءً، وثقافةً، وتحضّراً من القوّة الإمبراطوريةّ السابقة. ويشير هذا التعبير في بعض الأحيان إلى 

الاجتثاث التام لكلّ آثار الكولونيالية، والعادة أن يفُْهَم منه على نحوٍ أكثر واقعيّةً عمليّةً تجاوز الإرث 

الكولونيالي، ودمجه في المستقبل المتغيّر؛ لأنّ الماضي لا يمكن اجتثاثه قطّ.

الاستبداد )Despotism(: حكم طاغيةٍ أو مستبدٍّ أوحد؛ وقد ساد الاعتقاد طويلًًا في الغرب أنّ 

الاستبداد يمثلّ حالةً نمطيةً في المجتمعات الآسيويةّ؛ وغالبًا ما اسْتخُْدِمَت هذه النظرة )الاستشراقيّة(، 

كما تبيّن تيجاسويني نيرانجانا، في تبرير حكم المستعمرات الآسيوية حكمًا استبداديًّا من قبل الأمم 

الأوروبيّة الديمقراطيّة في الظاهر.

التمثّلية )Assimilationnism(: الاعتقاد بأنَّ على الجماعات الأقلوية أن تتمثلّ معايير الأكثريةّ 

في مسلكها، وملبسها، ولغتها، وقناعاتها.

الحدود  جانبي  كلا  على  تنوجد  التي  الهجينة  الثقافة   :)Border culture( الحدودية  الثقافة 

الجغرافيّة السياسيّة بين البلدان أو سواها من المناطق المتباينة )عرقيًّا، أو إثنيًّا، أو لغويًّا(.

المركز )Centre(: مصطلحٌ مُسْتمَدٌّ من استعارةٍ جغرافيّةٍ للدلالة على قوةٍ سياسيّةٍ وثقافيةّ، بحيث 

يكون )المركز( هو البلد أو المنطقة أو المدينة التي تتركّز فيها أشدّ القوة والسيطرة على مناطق واسعة، 

ويكون )الهامش( هو تلك المناطق القصيّة البعيدة عنه، أو تلك المناطق الأقلّ قوةً وسيطرة.

الشتات )Diaspora(: يستخدم هذا المصطلح في الدراسات ما بعد الكولونيالية للإشارة إلى 

واقعة أنَّ معظم الشعوب على الأرض أو جميعها قد أتت من مكانٍ ما، وتعيش الآن في مكانٍ آخر، 

دمائنا  المحليين وقيمهم وامتزاج  بتمثلّنا معايير  الجديدة  الثقافيةّ  تكيّفنا جزئيًّا مع ظروفنا  قد  وأننّا 

بدمائهم؛ غير أننّا احتفظنا جزئيًّا أيضًا بما كنّا عليه ذات مرةّ.

العادة،  في  ووضعها،  كبيرٍ  سياسيّ  مستوىً  على  ومناطق  أمُمٍ  ضمُّ   :)Empire( الإمبراطورية 

تحت سيطرة أمّةٍ أو جماعةٍ واحدة، لغايات الربح الاقتصاديّ و/ أو الحماية العسكريةّ/ السياسيّة.

من  باليونانية(   ethnoi( »الشعوب«  لـ  الأنثروبولوجية  الدراسة   :)Ethnography( الإثنوغرافيا

خلال الرصد المشاركِ )العيش معها، وفِعل ما تفعل، وتعلمّ لغاتها، وطرح الأسئلة عليها، إلخ(. 

وتلحّ الدراسات ما بعد الكولونيالية بصورةٍ متزايدةٍ على أنَّ الإثنوغرافيين هم في العادة باحثون من 



2 49 Summaries of Researches and Articles

  2026الاستعمار6
 Colonialism

شتاء

العالم الأول يدرسون شعوب العالم الثالث؛ وقد نمت نظريةّ الترجمة ما بعد الكولونيالية جزئيًّا من 

اكتشاف الإثنوغرافيين المطرّد أنَّ ما كانوا يفعلونه هو في الأساس محاولةٌ لترجمة كلمات شعوب 

مع  متعددةٍ  نواحٍ  من  متورطّاً  كان  قد  ذلك  وأنّ  الأول،  العالم  لغات  إلى  وأفعالهم  الثالث  العالم 

المشروع الكولونيالي.

نشر  وعبر  أوروبا،  في  نشأت  جمعيّةٌ  اعتقاديةٌّ  بنيةٌ   :)Eurocentrism( الأوروبية  المركزية 

الكولونيالية في بقية العالم، ترى أنَّ أوروبا هي مركز الكوكب الذي تمثلّ بقية العالم هامشه. أمّا 

التي برزت في  المركز(  إثنيةً ما هي  بأنّ جماعةً  المركزيةّ الإثنيّة )أي الاعتقاد  الشكل الأعتى فهو 

العقود الأربعة الأخيرة.

نزعة البقاء على الطابع الأجنبيّ )Foreignism(: رؤيةٌ للترجمة مؤسّسةٌ على أعمال مفكّرين 

ألمان مثل أ. و. فون شليغل، وفريدريش شلايرماخر، وفالتر بنيامين، وأشدّ المدافعين عنها اليوم 

هو أنطون بيرمان ولورنس فينوتي، وهي ترى أنّ الترجمة )الجيدة( تحافظ دومًا على أثرٍ مهمّ من 

النصّ )الأجنبي( الأصل. ومع أنهّا ترتبط تاريخيًّا بالحرفيةّ أو الترجمة كلمة مقابل كلمة، إلّّا أنهّا أقلّ 

جذريةًّ من الحرفيةّ في إلحاحها ليس على التمسّك الدقيق بمعاني الكلمات المفردة في السلسلة 

النحويةّ الأصليّة، بل على الاحتفاظ بنكهة الأصل في الترجمة.

أو  الله،  مثل  للمعرفة،  ثابتةٍ  أسسٍ  بوجود  الفلسفيّ  الاعتقاد   :)Foundationalism( الأسسيّة

العقل، أو الصلاح الإنسانيّ، أو الموضوعيّة العلميّة، أو الحقيقة. وعادةً ما يستخدم مصطلح ما بعد 

الأسسيّين في إشارة إلى خصومهم الفلسفيين.

تحكّم  إلى  ليشير  غرامشي  أنطونيو  الإيطالي  المنظرّ  طوّره  مصطلحٌ   :)Hegemony( الهيمنة 

عبر  اللغة  عبر  تنُْقَل  كما  المسيطرة  والمعايير  والقيم  ما،  مجتمعٍ  في  الواعي  غير  الأيديولوجيات 

)الخطاب(، والمَسْلكَ، والملبس، إلخ؛ ولذلك، فإنَّ ما هو )مهيمن( يكون منقولًًا عبر أقوى القوى 

الموجودة في المجتمع؛ خصوصًا الذين هم في السلطة مثل الأهل، المعلمّين، الكهنة، إلخ. من 

كلّ فرد أن يعتقد به، وما تريد لكلّ فردٍ أن يسلكه، إلخ.

التهجين )Hybridization(: عملية اختراق الأعراق، والجماعات الإثنيّة، والثقافات، واللغات 

مع بعضها بعضًا. وهذه العمليّة التي يعدّها الطهرانيوّن ضارةًّ، هي عمليةٌ يعتقد معظم المنظرّون ما 

بعد الكولونياليين أنهّا مصدر غنىً للمجتمع البشريّ.



Colonialism 250

2026  
 Colonialism6الاستعمار شتاء

البينثقافية )Interculturality(: الوجود بين الثقافات، وإظهار الولاء لثقافتين أو أكثر. وغالباً ما 

تستخدمها الدراسات ما بعد الكولونيالية في الإشارة إلى حالةٍ مرغوبٍ فيها توجد أكثر ما توجد في 

المناطق الحدودية، وبين الجماعات المهاجرة والشتاتية، وبين المترجمين.

الاستدعاء )Interpellation(: مصطلحٌ سكّه المنظرّ الماركسي الفرنسي لوي ألتوسر للإشارة 

في  المهيمنة  المؤسّسات  أو  الأيديولوجيّة(،  الدولة  )أجهزة  خلالها  من  تشكّل  التي  العمليّة  إلى 

المجتمع ذاتيّة أعضائه أيديولوجيًّا أو خطابيًّا. فمن خلال )استدعاء(، أو )مناداة( شخصٍ، أو جماعةٍ 

الشخص  الكولونياليّة هذا  القوة  المثال، تجعل  ما، بوصفهما )خاضعين كولونياليين( على سبيل 

خاضعةً  الجماعة  تلك  أو  الشخص  ذلك  ذاتيّة  وتجعل  كولونياليين،  خاضعين  الجماعة  تلك  أو 

للقوة الكولونيالية. وتستخدم تيجاسويني نيرانجانا هذا المصطلح في وصف عمليّة )استدعاء(، أو 

)مناداة( الهنود بوصفهم غامضين وبدائيين، لا يعُْتمََد عليهم، وأفاّكين، إلخ، من قبل المستعمِرين 

البريطانيين، ونظر الهنود إلى أنفسهم على نحوٍ يثبت الصور النمطيّة البريطانيّة؛ فمن خلال )إخضاع 

ذواتهم( بدأ الهنود عمليًّا بالامتثال لتلك الصور النمطيّة.

الإنسانوية الليبرالية )Liberal humanism(: الأيديولوجيا الأوروبيّة السائدة في القرون الثلاثة أو 

الأربعة الماضية، التي ترى أنَّ البشر جميعًا خُلقوا متساوين، ولهم حقوقٌ متساويةٌ ثابتةٌ في الحياة، 

والحريةّ، والتملكّ. وغالبًا ما ينتقد المنظرّون ما بعد الكولونياليين هذه الأيديولوجيا بوصفها )كونويةّ( 

لكنّها لم تطُبَّق على مستوى كونيّ حتى من قِبلَ أولئك الذين يؤمنون في الظاهر بكونيّتها، فالمستعمرون 

الأوروبيون ذوو صيت، على سبيل المثال، في عدم توسيع الحقوق الإنسانويةّ في المساواة والحرية 

بحيث تطال الشعوب المستعمَرة، في الخارج، أو الأقليات )النساء، الملوّنين( في الداخل.

الحداثويةّ )Modernism(: مرحلة في تاريخ الفنّ تغطيّ بصورٍ تقريبيّةٍ من أوائل القرن العشرين 

حتى أواسطه، خصوصًا في أوروبا؛ وهي تقتضي في صورتها النمطية أشكالًًا متشظيةً، وانحلالًًا 

للسرد والشخصيّة والصوت التقليديّ في الأدب وانهيار النزعة التمثيليّة في الفنّ، فضلًًا عن النزوع 

عمومًا،  المجتمع  أو  الثقافة  على  أيضًا  تنطبق  وهي  يائسًا؛  أو  كلبيًّا  يكون  ما  غالباً  الذي  اللعوب 

المستقبل(،  )صدمة  السرعة  بالغ  التكنولوجيّ  التغيّر  تلتقط  التي  السلبيةّ  الصور  في  خصوصًا 

والتمدين، و )تلاشى(، أو حتى أفول الفرد.

الأحادية الثقافيّة )Monoculturalism(: الاعتقاد بأنَّ ثقافة ما ينبغي أن تكون أحاديةً، وليست 

متعدّدةً، موحّدةً وليست متنوعةً، وأنَّ الوحدة والتماسك ينبغي الحفاظ عليهما من خلال إقصاء أو 

تمثلّ )أو كليهما( أولئك الذين يعُْدّون )مختلفين(.



251 Summaries of Researches and Articles

  2026الاستعمار6
 Colonialism

شتاء

التنوّع من طبيعة كلّ ثقافة، وأنهّ مصدرٌ  الثقافيّة )Multiculturalism(: الاعتقاد بأنَّ  التعدديةّ 

غنيٌ يجب تعهّده بالرعاية بدل عدّه نوعًا من النجاسة التي ينبغي اجتثاثها.

الذي  النحو  على  ما، خصوصًا  أعضاء جماعةٍ  بأنّ جميع  الاعتقاد   :)Nationalism( القوميّة 

معينًا )خلفيةّ  تراثاً مشتركًا  يمتلكون  التاريخيّة،  أو  الحاليّة  السياسيّة  الجغرافيّة  الحدود  به  تحددّها 

: )أ( أولئك الذين يبدون )داخليين(، أو  وراثيّة أو عرقيّة، تاريخ، أيديولوجيا، ثقافة، لغة، الخ(، وأنَّ

)منتمين( في الظاهر لكنّهم لا يمتلكون تلك الخصائص المشتركة يجب استئصالهم، أو تهجيرهم، 

الماضي،  تأثير جانبيّ، في  السياسية؛ )ب( كلّ  الحقوق  الاقتراع وغيره من  أو تجريدهم من حق 

والحاضر، والمستقبل، هو تأثيرٌ مؤذٍ ويجب صدّه أو مقاومته؛ و )ج( أيّ خلائط أو هجائن عِرقيةّ، 

أو إثنيّة، أو ثقافيةّ، أو لغويةّ هي ضروبٌ من النجاسة ينبغي التخلصّ منها1.

قِبَل  من  بلدٍ  على  الاقتصاديةّ  السيطرة  من  شكلٌ   :)Neocolonialism( الجديدة  الكولونياليّة 

بلدٍ آخر دون فتَحٍْ صريحٍ أو احتلال، وعادةً ما يتمّ ذلك من خلال فاعليّة الشركات الكبيرة متعدّدة 

الجنسيّات؛ فبشراء الأرض التي يقوم عليها اقتصاد الفلاحين الزراعيّ الكفافيّ أو الاقتصاد التبادليّ، 

)الصرف  المتعدّدة  الحديثة  ومرافقه  ودخله،  عمالته،  في  لها  تابعًا  ماليًّا  اقتصادًا  الشركات  تخلق 

الصحيّ، الكهرباء، إلخ(.

الهامش )Periphery(: مصطلحٌ مستمدٌّ من استعارةٍ جغرافيّةٍ لكي يسُْتخَدَم في الإشارة إلى قوةٍ 

سياسيّةٍ وثقافيّة، حيث يكون البلد أو المنطقة أو المدينة التي تتركز فيها السيطرة الواسعة والفاعلة 

على منطقةٍ أوسع هي )المركز(، والمناطق القصيّة، أو الأماكن الأقل قوة هي )الهوامش(.

ما بعد الأسسيّة )Postfoundationalism(: الاعتقاد الفلسفيّ بأنَّ ما من أسسٍ قائمةٍ للمعرفة، 

ما يجعل من المتعذّر )الوقوف( في )مكان( ما ومَسْح العالم بطرائق يمكن التعويل عليها؛ وهي 

بدا صحيحًا  ما  إنّ  بحيث  دائمٍ،  تدفقٍّ  في حالة  الواقع  بأنّ  قناعة  تقوم على  راديكاليّةٌ  نسبيّةٌ  نزعةٌ 

السابقة )ما بعد(  اليوم )وسيبدو سخيفًا ومنافياً للعقل غدًا(. وتشير  البارحة قد لا يكون صحيحًا 

نهاية  إلى  بل  الآن(  تعد موجودةً  لم  لكنّها  مرةّ  وُجِدَت ذات  أنهّا  لو  )كما  نهاية الأسس  إلى  ليس 

الفلسفات الأسسيةّ. 

1. طوني بينيت، لورانس غروسبيرغ، ميغان موريس، مفاتيح اصطلاحية جديدة، ص 523.


